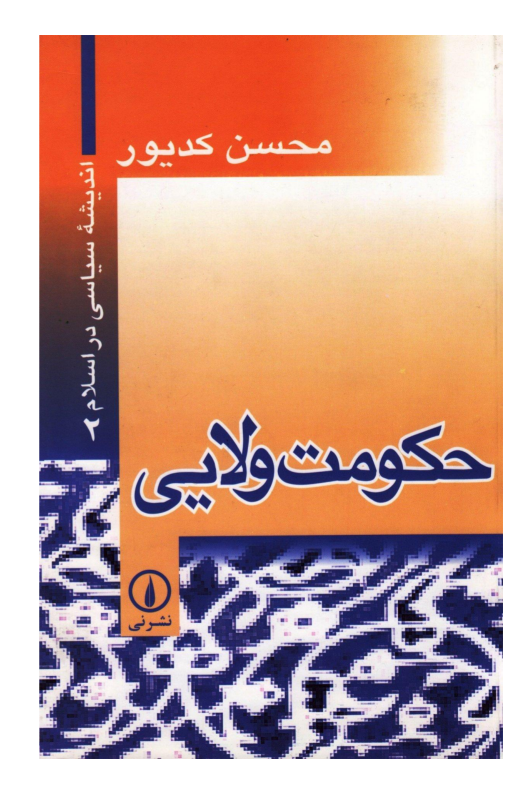
اندیشهٔ سیاسی در اسلام (۲)

# حكومت ولايي



اندیشهٔ سیاسی در اسلام (۲)

# حكومت ولايي

محسن كديور



#### فهرست مطالب

| هفت         | یادداشت چاپ پنجم                    |
|-------------|-------------------------------------|
| 1           | خلاصهای از یادداشت چاپ چهارم        |
| ۵           | پیشگفتار                            |
| 11          | ديباچه                              |
| ١۵          | بخش اوّل: مبادی تصوری ولایت         |
| ١٧          | مقدّمه                              |
| ۲۰          | فصل اول : معنای لغوی ولایت          |
| ۲۲          | فصل دوم: ولايت عرفاني               |
| ٣٢          | فصل سوم : ولایت کلامی               |
| ۴۳          | فصل چهارم : ولایت فقهی              |
| ۵۹          | فصل پنجم : ولايت در قرآن            |
| ΑΥ          | فصل ششم : ولایت در سنت              |
| 1           | فصل هفتم : ولايت شرعي فقيه          |
| ١٢٨         | فصل هشتم: ولايت و جواز تصرّف        |
| ١٣۵         | فصل نهم : نظارت فقیه                |
| ١۵٠         | فصل دهم: وكالت از مردم              |
| پوری اسلامی | فصل يازدهم: تاريخچه ولايت در عصر جم |
| ۲۰۴         | فصل دوازدهم : ولايت و جمهوريت       |

#### کدیور، محسن، ۱۳۳۸ \_\_

حکومت ولایی /محسن کلیور. \_ تهران: نشرنی، ۱۳۷۸. ۴۴۵ ص. \_ (اندیشه سیاسی در اسلام؛ ۲)

ISBN 964-312-403-7

فهرستنویسی بر اساس اطلاعات فیپا. چاپ پنجم: ۱۳۸۷.

۱. ولایت فقیه. ۲. ولایت ۳. اسلام و دولت. ۴. رهبری

ولايت فقيه. ٢. ولايت (اسلام). الف.عنوان.

79V/40 BP YYT/A / 54 - A

۲۱۶۱ م

كتابخانه ملى ايران



تهران، خیابان کریمخان، نبش میرزای شیرازی، شمارهٔ ۱۶۵، کد پستی ۱۵۹۷۹۸۵۷۴۱ تلفن: ۲ و ۱۰۸۸۹۱۳۷۰ مندوق پستی ۵۵۶ ــ ۱۳۱۴۵ www.nashreney.com

> دفتر فروش: خیابان دکتر فاطمی، خیابان رهی معیری، شمارهٔ ۵۸ تلفن: ۹ و ۴۶۵۸ «۸۸۰، فکس: ۸۲۱۱» ۸۸۰ کتابفروشی: خیابان کریمخان، نبش میرزای شیرازی، شمارهٔ ۱۶۹ تلفن ۸۸۹۰ ۸۸۹

> > محسن كديور

### حكومت ولايي

اندیشهٔ سیاسی در اسلام (۲)

• چاپ پنجم ۱۳۸۷ تهران • تعداد ۱۱۰۰ نسخه • قیمت ۶۵۰۰ تومان • لیتوگرافی غزال • چاپ غزال • ناظر چاپ بهمن سراج

ISBN 964-312-403-7

شابک ۲<u>-۴۰۳</u>۳۱۲ ۹۶۴

Printed in Iran

همهٔ حقوق چاپ و نشر برای ناشر محفوظ است

#### بسمالله الرحمن الرحيم

# یادداشت چاپ پنجم

کتاب حکومت ولائی که ده سال از نگارشاش میگذرد در چارچوب فقه سنتی و بنا بر مبانی کلامی و اصولی رایج در حوزههای علمیه نگارش یافته است و تحلیل انتقادی نظریهٔ رسمی بر اساس ضوابط رایج مذهبی است. نگارنده در مجموعهٔ «اندیشه سیاسی در اسلام» کوشیده است تا از نقد بنائی (نقد در چارچوب و بنا بر اندیشهٔ سنتی) به نقد مبنائی (نقد چارچوبها و مبانی) تجاوز نکند. آنچه از مبانی کلامی یا اصولی به اجمال مورد بحث قرار گرفته در این زمینه باید لحاظ شود و لزوماً باور نویسنده تلقی نگردد. بخشی از دیدگاههای کلامی نگارنده در مقالات متأخر وی (از قبیل «قرائت فراموش شده» یا «طبقه بندی اعتقادات دینی») منعکس شده است.

چاپ پنجم کتاب حکومت ولائی کماکان ناقص منتشر می شود، یعنی فاقد بخش سوم (لوازم و پیامدهای حقوقی، سیاسی، و فقهی حکومت ولائی) است. از سوی دیگر حکومت انتصابی جلد سوم مجموعهٔ «اندیشهٔ سیاسی در اسلام» \_ که این کتاب دومین جلد آن است \_ هنوز توفیق انتشار نیافته است.

خوشبختانه کتاب حکومت ولائی در مقطع تحصیلات تکمیلی

| 771     | بخش دوّم: مباني تصديقي ولايت                                                                                 |
|---------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 777     | مقدّمه                                                                                                       |
| 777     | فصل سیزدهم: بررسی بداهت و ضرورت عقلی ولایت فقیه                                                              |
| ۱۳۲     | فصل چهاردهم: بررسي ضرورت شرعي ولايت فقيه                                                                     |
| ۲۳۷     | فصل پانزدهم : ولايت فقيه، اعتقادات، و اصول مذهب                                                              |
| 747     | فصل شانزدهم: اصل عدم ولايت                                                                                   |
| 745     | فصل هفدهم: ادلهٔ ولایت فقیه در روایات منقول از پیامبر(ص)                                                     |
| ۲۸۲     | فصل هجدهم: ادلّه ولايت فقيه در روايات منقول از امام على و حسين(ع)                                            |
| 797     | فصل نوزدهم: ادلَّهٔ ولایت فقیه در روایات منقول از امام صادق و کاظم(ع)                                        |
| ٣٢٢     | فصل بيستم: ادلهٔ ولايت فقيه در روايات منقول از امام زمان (عج)                                                |
| ٣٣٩     | فصل بیست و یکم : بررسی مستندات قرآنی حکومت ولایی                                                             |
| ۳۵۸     | فصل بیست و دوم : دلیل اجماع بر حکومت ولایی                                                                   |
| 377     | فصل بیست و سوّم: ادلّهٔ عقلی محض بر ولایت فقیه                                                               |
| ۳۷۵     | فصل بیست و چهارم: ادلّهٔ عقلی غیرمستقل بر ولایت فقیه                                                         |
| ۳۹۷     | خلاصةخلاصة                                                                                                   |
|         | Abstract                                                                                                     |
|         |                                                                                                              |
| 4.1     | فهرستهافهرستها والمستها والمستها والمستها والمستها والمستها والمستها والمستهام والمستهام والمستهام والمستهام |
| 4.9     | ۱. فهرست منابع                                                                                               |
| 477     | ٢. فهرست آيات                                                                                                |
| 478     | ۳. فهرست روایات                                                                                              |
| ۴۲۸     | ۴. فهرست اشعار۴                                                                                              |
| 479     | ۵. فهرست اعلام                                                                                               |
| ٠. س. د |                                                                                                              |

#### بسمالله الرحمن الرحيم

# خلاصهای از یادداشت چاپ چهارم

مجموعهٔ «اندیشهٔ سیاسی در اسلام» که حکومت ولایی دومین کتاب آن است با کمی تأخیرِ ناخواسته ادامه دارد و جلد سوّم آن حکومت انتصابی در آستانهٔ انتشار است. حکومت ولایی از برکت انواع نقد از رد و جرح رسمی تا تحلیل انتقادی بهرهمند بوده است. وظیفهٔ خود

 ۱. تاکنون نزدیک به نیمی از آن در قالب یک سلسله مقاله بنام «حکومت انتصابی» در ماهنامهٔ آفتاب منتشر شده است. تهران، ۸۰ ۱۳۷۹.

۲. آیتالله شیخ عبدالله جوادی آملی، اسلامیت و جمهوریت [نقد فصل دوازدهم کتاب]. روزنامهٔ کیهان، ۱۹ و ۲۱ مهر ۱۳۷۷. معظمله در مواضع متعددی از کتاب ولایت فقیه ولایت فقاهت و عدالت (قم، نشر اسراء، ۱۳۷۸) بدون اشاره به منبع، مطالب کتاب حکومت ولایی را مورد انتقاد قرار دادهاند، به عنوان نمونه رجوع کنید به صفحات ۵۹۲-۳۳۰, ۴۱۸-۴۱۸، ۴۱۸-۵۹۲.

- حجت الاسلام شیخ محمد جواد ارسطا، ولایت و محجوریت [نقد فصل هفتم کتاب]، کتاب نقد، شمارهٔ ۸ پائیز ۱۳۷۷، ص ۱۰۱-۶۶. بخش اول این مقاله نیز با مشخصات ذیل منتشر شده است: مفهوم اطلاق در ولایت مطلقهٔ فقیه، فصلنامه علوم سیاسی، شمارهٔ ۲، قم، پائیز ۱۳۷۷، ص ۲۰-۷۲.

د دکتر هرمز همایون پور، بحثی در ولایت فقیه (کوششی برای ارائهٔ تعبیری امروزین و لیبرالی از مباحث مهم حکومتی و نظری) نقد و بررسی کتاب فرزان، مجلهٔ فرهنگی و هنری بخارا، شمارهٔ ۳، تهران، دی ۱۳۷۷، ص ۳۶۰ ۳۸۵.

ـ سعید رضوی فقیه، کدیور و دغدغههایش در حکومت ولایی، روزنامهٔ بهار، شمارهٔ ۵۷، تهران، ۲۸ تیر ۱۳۷۹، ص ۸ رشته های حقوق عمومی و علوم سیاسی چندین دانشگاه معتبر به متن درسی تبدیل شده است. بر این نعمت خدا را شاکرم و از اساتید فاضل و دانشجویان علاقه مندی که شجاعانه سنت بحث و نقد علمی را زنده نگه داشته اند، صمیمانه سپاسگزارم. از قرار اطلاع عنایت فضلا و طلاب جوان حوزه های علمیه نیز در مباحثه های خود در زمینهٔ موضوع خطیر «ولایت فقیه» شامل این کتاب بوده است، از جمله دو تن از فضلای حوزه علمیه قم ترجمهٔ عربی حکومت ولائی را با دقت و مراجعه به منابع عربی کتاب به پایان برده اند. امیدوارم به زودی شاهد انتشار کتاب الحکومة الولائیة در بیروت باشیم و از نعمت نقد جامعهٔ عربزبان نیز بهره مند شویم.

حاصل این تدریس و تدرّس و مباحثه و دقت موشکافانه در کتاب، فراهم آمدن فهرست نسبتاً جامعی از اغلاط مطبعی راه یافته در متن و حواشی کتاب است که طی چاپهای قبلی از چشم نویسنده مخفی مانده بود. این اغلاط در چاپ جدید اصلاح شد. ضمناً ادامه انتشار نقد و بررسی کتاب<sup>۲</sup> حکایت از زندهبودن آراء مورد بحث در میان مخالفانش دارد. امیدوارم حکومت ولائی کماکان از نعمت نقد بهرهمند باشد.

#### تهران، اسفند ١٣٨٦

١. آقایان سیّد مصطفی مطبعهچی اصفهانی و سیّد مهدی الامین.

حجتالاسلام سید محسن صالح نقدی دوباره بر حکومت ولائی «نقد پاسخ کدیور به نسوشتار بازشناسی حکومت ولائی» روزنامهٔ رسالت، ۱۲ قسمت، ۱۲۸۲ ۱۳۸۲ تا ۱۳۸۲/۲/۷ علی شمس، «پرسش از جایگاه کلامی ولایت فقیه»، خردنامهٔ همشهری، ۱۳۸۴/۱/۱۸ امیر دهقانی نیا، «نقد آراء کدیور در باب ولایت فقیه»، دو قسمت، روزنامهٔ سیاست روز، ۱۳۸۴/۷/۳ تا ۱۳۸۴/۷/۳۰. ضمناً روزنامههای حیات نو (۱۳۸۰/۹/۱) و نوروز (۱۳۸۰/۱/۱۳) نیز چاپ چهارم کتاب حکومت ولائی را بررسی و معرفی اجمالی کرده بودند.

چاپ چهارم کتاب با اضافات و اصلاحاتی همراه است. اوّ لاً مستندات تاریخی تازهای به فصل دوازدهم افزوده شد. ثانیاً برخی مباحث فقهی ادلهٔ روایی مورد بازبینی، تکمیل و تنقیح قرار گرفت. ثالثاً فهرست اصطلاحات و ترجمهٔ چکیدهٔ کتاب به زبان عربی و انگلیسی به انتهای آن افزوده شد، و بالاخره غلطهای چاپی در حد وسع اصلاح شد.

كتاب حكومت ولايمي كتابي فني است و به مقتضاي حساسيت موضوعش دقیق و دشوار. به آنانی که غیرتخصصی کتاب را می خوانند، توصیه می شود فصول یازدهم و دوازدهم کتاب را قبل از دیگر فصول مطالعه كنند.

همانگونه که در مقدمه متذکر شدهام، بخش سوم کتاب حکومت ولایی که متکّفل لوازم و پیامدهای حقوقی، سیاسی و فقهی ولایت است، تاکنون منتشر نشده است، به این امید که با رفع موانع، چاپ آینده حاوی متن كامل كتاب باشد. از جمله مباحث اين بخش ارزيابي حكومت ولايي با ضوابط حکومتهای دمکراتیک و مردمسالار از سویی و با معیارهای حکومتهای یکهسالار (autocratic) دیکتاتوری و استبدادی از سوی دیگر است. در همین راستا پرسیدنی است که آیا حکومت ولایی با مردمسالاری دینی سازگار است؟ واضح است که اضافه شدن صفاتی از

در حكومت ولايي، مردم ـ مُوَلِّي عليهم ـ در مشروعيت حكومت دخالتي ندارند. حوزهٔ عمومي متعلق به مردم نيست، «امر الناس» محسوب نمی شود، تا زمام آن به مردم سیرده شود و رضایت و نظر آنان لحاظ شود، بلکه این حوزه «امرالله» است، منطقهای است که نحوهٔ اداره و تدبير أنرا شارع بايد مشخص كند و كرده است. شارع اين حوزه را بــه فقیهان سپرده است. بنابراین هرگونه دخالت و تصرف در حوزهٔ عمومی بدون اذن قبلی یا اجازهٔ بعدی «ولی امر» ممنوع است. رهبر ولی بر مردم است نه وكيل از جانب مردم. لذا هيچ قانوني بدون نظارت استصوابي ولي

فقیه یا منصوبین وی معتبر نیست، آنچنانکه هیچ مقامی رولو منتخب تمام

قبیل دینی و اسلامی به مردمسالاری و جمهوری تقید به موازین دینی و

اسلامی را به همراه دارد، امّا نمی تواند به زیر یا نهادن و نفی ذاتیات و

مقوّمها و عناصر لاينفک مردمسالاري و جمهوريت منجر شود.

اعتقاد به حق مساوی شهروندان در تعیین سرنوشت سیاسی و لزوم

مشارکت آنان در حوزهٔ عمومی بهویژه در دو محور تعیین خطمشی های

كلان سياسي و انتخاب مديران و كارگزاران از مباني مردمسالاري است.

بر این اساس حوزهٔ عمومی ملک مردم است و هیچکس بدون اذن و

رضایت اکثریت شهروندان حق تصرف و دخالت در این حوزه را ندارد.

مدیران سیاسی و کارگزاران خدمات عمومی وکیل مردماند و موظفند به

رأی و نظر موکّلان خو د عمل کنند. در جامعهای که اکثریت شهروندان آن

دیندارند و خواستار رعایت ضوابط دینی در حوزهٔ عمومی هستند

مردمسالاری دینی امکان تحقق دارد و تا زمانی که اکثریت مردم و به تبع

ایشان مدیران و زمامداران ـ متعهد به ضوابط دینی هستند، استمرار

خواهد يافت.

<sup>→</sup> \_ حجت الاسلام سيدمحسن صالح، بازشناسي حكومت ولايي [نقد فصول ١٧ تا ٢٠ کتاب]، روزنامهٔ رسالت، تهران، ۲۶ تیر تا ۲۳ مرداد ۱۳۷۹. این مقاله عیناً در کتابی به همین نام در قم منتشر شد: دارالصالحین، ۱۳۷۹، ۱۴۸ صفحه. روزنامهٔ کیهان نیز در تاریخ ۱۸ دی ۱۳۷۹ چکیدهٔ آنرا در قالب یک مصاحبه منتشر کرد.

\_ مطلب اخير را پاسخ گفتم: «يك بار ديگر حكومت ولايي»، روزنامهٔ دوران امروز، تهران، ۱، ۳ و ۴ اسفند ۱۳۷۹.

# پیشگفتار

# بسمالله الرحمن الرحيم الحمد لله رب العالمين و صلى الله على خاتم انبيائه محمد و آله الاطهار

مراد از ولایت چیست؟ در قرآن و سنت ولایت به چه معنایی استعمال شده است؟ متکلمان، مفسران وبهویژه فقیهان از ولایت چه معنایی اراده کردهاند؟ به چه حکومتی حکومت ولایی اطلاق می شود؟ وجه تمایز حکومت ولایی با دیگر حکومتهاچیست؟ آیا مراد از ولایت در ولایت فقیه و حکومت ولایی همان ولایت عرفانی است؟ آیا مقصود از ولایت در ولایت در ولایت فقیه و حکومت ولایی همان ولایت عرفانی است؟ آیا مقصود از ولایت اهل بیت میان الله است؟ آیا ولایت فقیه از اصول اعتقادی و ارکان مذهب و یا از مسائل کلامی است؟ آیا ولایت فقیه از بدیهیات عقلی و اولیّات است؟ آیا ولایت فقیه از بدیهیات عقلی و اولیّات است؟ آیا ولایت فقیه بر مردم ضروری فقه یا مورد اتفاق و اجماع فقیهان امامیه است؟ مراد از اصل عدم ولایت چیست؟ آیا ولایت فقیه بر مردم در حوزهٔ عمومی با دیگر ولایتهای شرعی مطرح شده در فقه، در اصلِ ولایت یکی است یا متفاوت است؟ اصولاً مراد از ولایت شرعی چیست؟ آیا ولایت شرعی بدون اولیاء و مولیٰ علیهم ممکن است؟ ذاتیّات و مقوّمات مولیٰ علیه بدون اولیاء و مولیٰ علیهم ممکن است؟ ذاتیّات و مقوّمات مولیٰ علیه بدوست؟ آیا فقها در حوزهٔ عمومی بر مردم ولایت شرعی دارند؟ به چه جیست؟ آیا فقها در حوزهٔ عمومی بر مردم ولایت شرعی دارند؟ به چه

#### ۴ حكومت ولايي

مردم ــ بدون تنفیذ وی مشروعیت ندارد. این مردماند که میباید خود را در حوزهٔ عمومی با رأی و ارادهٔ ولی فقیه هماهنگ کنند نه اینکه ولی امر موظف باشد خود را با نظر و ارادهٔ ملی سازگار نماید. والسلام.

تهران، تیر ۱۳۸۰

ع حكومت ولايي

چگونه وارد قانون اساسی جمهوری اسلامی ایران شد؟ چه طرقی برای سازگاری ولایت فقیه و حکومت ولایی با جمهوری اسلامی ارائه شده

درياسخ به سؤالات فوق و سؤالات مشابه، «حكومت ولايي» تدوين شده است. این کتاب عهده دار بحث از محور «ولایت» است. محور ولايت يكي از چهار محور نظريهٔ رسمي «ولايت انتصابي مطلقهٔ فقيه» است. علاوه بر أن ولايت، محور مشترك ديگر نظريههاي مبتني بر مشروعيت الهي بالاواسطه (رباني سالاري) يعني نظرية سلطنت مشروعه، نظریه ولایت انتصابی عامهٔ فقیهان، و نظریه ولایت انتصابی عامه شورای مراجع تقليد نيز هست. ولايت نوعي رابطهٔ بين حاكم الهي و مردم است. و حکومتی که رابطهٔ خود را با مردم براساس ولایت پایه گذاری کرده، حكومت ولايي ناميده شده است.

حكومت ولايي از سه زاويه مي بايد مورد بحث، تحليل و مطالعه واقع شود: اوّل مبادي تصوري ولايت. دوّم مباني تصديقي ولايت و سوّم ييامدها، لوازم، ريشهها و احكام ولايت. أنچه در اين كتاب عرضه شده تنها دوثلث از مباحث حكومت ولايي يعني زاويهٔ اوّل و دوّم است. بررسي زاویهٔ سوم به علل و عواملی به مجلدات بعدی این مجموعه منتقل شده

حكومت ولايس نخستين جلد از مباحث تحليلي «نظرية ولايت انتصابی مطلقهٔ فقیه» است. لذا در این مجلّد ما به انتصاب، اطلاق و فقاهت نبرداخته ايم. شناخت همهجانبه اين نظريه محترم علاوه بر «حکومت ولایع» در گرو انتشار دیگر مباحث آن یعنی «حکومت انتصابی»، «حکومت مطلقه» و «زمامداری فقیه و مدیریت فقهی» است. جلد اوّل مجموعهٔ اندیشهٔ سیاسی در اسلام یعنی «نظریههای دولت در

دلیل فقیهان در حوزهٔ عمومی به ولایت بر مردم منصوب شدهاند؟ ادلهٔ قرآنی و روایی ولایت فقیه بر مردم كدام است؟ آیا ولایت فقیه بر مردم، دليل عقلي (مستقل و غيرمستقل) دارد؟ آيا مردم بدون اذن قبلي يا تنفيذ بعدى فقيهان صلاحيت دخالت و تصرف در حوزهٔ امور عمومي را دارند؟ آیا مردم در حوزهٔ امور عمومی ذی حق محسوب می شوند یا فاقد اهلیت تصرف در حوزهٔ عمومی هستند؟ ولایت بر مردم با وکالت از مردم چه فرقهایی دارد؟ آیا ولایت بر مردم و وکالت از مردم با هم قابل جمع است؟ ولايت فقيه با نظارت فقيه چه تفاوتهايي دارد؟ ولايت فقيه با جواز تصرف فقیه از باب قدر متیقن چه تفاوتهایی دارد؟ آیا در حکومت ولایی، ولى فقيه توسط مردم انتخاب و عزل مي شود؟ آيا در حكومت ولايي، ولي فقیه دربرابر مردم (یا نمایندگان مردم) مسئول است؟ آیا در حکومت ولایی، مردم بر عملکرد و حسن انجام وظائف ولی فقیه مجاز به نظارت نهادینه و قانونی هستند؟ آیا در حکومت ولایی ولی فقیه مقید به قانون اساسى است يا اينكه قانون اساسى با تنفيذ وى مشروعيت مى يابد؟ آيا مي توان ولايت را عقد و معاهدهٔ بين مردم و حاكم دانست يا اينكه ولايت حكم الهي است؟ مردم در حكومت ولايي چه جايگاه و وظائفي دارند؟ ولايت فقيه بر مردم در حوزهٔ عمومي دقيقاً از چه زماني در فقه شيعه مطرح شده است؟ ولایت فقیه بر مردم از چه زمانی در فضای عمومی ایران، شعارهای انقلاب اسلامی و گفتارهای عمومی امامخمینی قدس سرّه مطرح شد؟ آیا اندیشهٔ سیاسی امام خمینی (ره) در رابطه با حكومت ولايي همواره ثابت بوده است؟ جمهوري اسلامي با مشروطه سلطنتی و سلطنت مطلقه چه تفاوتهایی دارد؟ جمهوری اسلامی در چه زمانی و چگونه از سوی مبتکر آن حضرت امام خمینی (ره) به مردم ایران معرفي شد؟ نسبت ولايت فقيه و جمهوريت چيست؟ اصل ولايت فقيه

فقه شیعه» که عهده دار طبقه بندی و تحلیل اجمالی دیدگاههای مختلف سیاسی فقهای شیعه بود ـ در اسفند ۱۳۷۶ منتشر شد. خداوند رحمان را شکرگزارم که جلد دوّم این مجموعه \_حکومت ولایی \_ همزمان با چاپ دوّم جلد اوّل، تقدیم دوستداران اندیشهٔ سیاسی، حقوق اساسی و فقه سیاسی می شود. جلد سوّم این مجموعه نیز به رشتهٔ تحریر درآمده است. امیدوارم توفیق انتشار آن به زودی نصیب شود.

مباحث این جلد در قالب یک مقالهٔ بلند در سالهای ۱۳۷۳ نگارش یافت، هرچند سوگوارانه توفیق انتشار نیافت. در این فرصت پنج ساله، مقاله در اختیار جمعی از صاحب نظران قرار گرفت، به علاوه در بعضی محافل آموزشی به بحث گذاشته شد. تذکرات، پیشنهادات و انتقادات و سؤالات جدید به توسعهٔ مقاله انجامید. تحریر دوّم بحث در قالب یک سلسله مقاله در هفته نامهٔ راه نو (شمارهٔ ۳ تا ۲۰، اردیبهشت تا شهریور ۱۳۷۷) به پایمردی اکبر گنجی منتشر شد. کتاب «حکومت ولایی» همان تحریر دوّم است با اصلاحات جزئی مطبعی.

مناسب می دانم در این مجال به مختصات منظری که نویسنده براساس آن به «حکومت ولایی» پرداخته است، به طور مختصر اشاره کنم:

۱. تعالیم متعالی اسلام \_ که سعادت حقیقی انسان در گرو آن است \_ شامل اصول و احکام فردی و اجتماعی است.

 ۲. اقامهٔ حکومت دینی در تحقق اهداف عالیهٔ دین و اجرای احکام فردی و اجتماعی اسلام تأثیر جدی دارد.

۳. حکومت دینی در عصر غیبت معصوم امری ممکن است.

۴. حکومت دینی حکومتی است که اولاً در سیاستهای کلان خود اهداف متعالی دین را دنبال میکند، ثانیاً قوانین آن منافاتی با احکام

شریعت ندارد، ثالثاً مبتنی و برخاسته از رضایت اکثریت دینداران است و رأی مردم در حوزهٔ مباحات و منطقةالفراغ میزان است.

۵. الگوی حکومت دینی در عصر غیبت معصوم(ع) تعبدی، توقیفی و تأسیسی نیست و براساس عقل جمعی مسلمانان و تجربهٔ بشری تعیین می شود.

۶. در جامعه و زمان ما «جمهوری اسلامی» الگوی مناسب حکومت دینی به حساب می آید.

اندیشهٔ سیاسی ما راه درازی در پیش دارد. آنانکه میپندارند رسیدهاند، از عظمت مقصد و صعوبتِ راه بی خبرند. سؤالات فراوانی فراروی ماست. برخی از این سؤالات در این کتاب مطرح شده و با روش تحلیل انتقادی و براساس ضوابط فقهی، حقوقی و اندیشهٔ سیاسی پاسخ داده شده است. اگر پاسخهای ارائه شده را کسی نمی پسنده، قلم برگیرد و پاسخ درخور دهد. این قلم از همهٔ صاحبنظران، اساتید و دوستداران مباحث اندیشهٔ سیاسی، حقوق اساسی و فقه صمیمانه دعوت می کند که با انتقادات، تذکرات و پیشنهادات خود به بالندگی و شکوفایی نهال نوپای اندیشهٔ سیاسی در جامعه ما کمک کنند و اطمینان داشته باشند با پاککردن صورت مسئله وایجاد تضیقات و موانع و سلب حقوق شرعی و قانونی کسانی که چون آنها نمی اندیشند راه به جایی نخواهند برد. رشد اندیشهٔ سیاسی ما، راهی جز تضارب آرا، بحث آزاد و نقد ندارد.

این کتاب ناچیز را به محضر کسی که بیزرگترین درسش عزّت و اخلاص بود، مهمترین میراثش «جمهوری اسلامی» است، وکریمانه انتقاد را هدیهای الهی میدانست، یعنی استاد اساتیدم امام خمینی رضوانالله علیه تقدیم میکنم.

۱۱ حکومت ولایی

رندان تشنهلب را آبی نمی دهد کس گویی ولی شناسان رفتند از این ولایت ا

#### ديباچه

اندیشهٔ سیاسی در اسلام از دیدگاه شیعه به دو دوران کاملاً متمایز تقسیم می شود. دوران اول، دوران حضور معصوم در جامعه است و دوران دوم، دوران غیبت معصوم از جامعه. ملاک تمایز این دو دوران، حضور و غیبت اجتماعی انسان ویژهای است با سه صفت ممتاز: علم لدنی، عصمت و نصّ خاص دالّ بر نبوت یا امامت وی از جانب خداوند. واضح است که حضور چنین انسانی در جامعه با عدم حضورش تفاوت جوهری دارد. دوران اول سه قرن و نیم، یعنی از آغاز بعثت (۱۳ سال قبل از هجرت) تا سال ۲۶۰ هجری (آغاز غیبت صغری) را شامل می شود. با توجه به معیار فوق دوران غیبت صغری (۱۳۲۹–۲۶۰) نیز به واسطهٔ حضور نواب خاص معصوم در جامعه به همین عصر ملحق می شود. ۲ دوران دوم از سال ۲۲۹ (آغاز غیبت کبری) شروع شده تا زمان ظهور امام زمان (عجل الله تعالی فرجهالشریف) که زمانش برای ما مشخص نیست ادامه خواهد داشت. از عمر این دوران تاکنون نزدیک به یازده قرن می گذرد.

اندیشهٔ سیاسی شیعه در دوران غیبت معصوم التلا براساس گفتمان

۱. حافظ، به سعی سایه، غزل ۹۲، ص ۱۷۲.

۲. تبیین ویژگیهای دوران اول، موضوع بحث مستقلی است که در مجالی دیگر عرضه خواهد شد.

غالب هر عصر به چهار مرحله تقسیم می شود: ا

مرحلهٔ اول. عصر تكوين هويت مذهبي شيعه، از اوايل قرن چهارم تا اوايل قرن دهم. در اين مرحله تنها حكومت مشروع حكومت معصوم شمرده مي شود، لذا به احكام حوزهٔ عمومي كمتر عنايت شده، همت عالمان دين بهويژه فقهاءِ مصروف استخراج احكام حوزهٔ خصوصي مي شود. ٢

مرحلهٔ دوم. عصر سلطنت و ولایت، از اوایل قرن دهم تا آخر قرن سیزدهم. در این مرحله ابتدا سلطنت مسلمان ذی شوکت (شاه شیعه) به رسمیت شناخته می شود. در همین مرحله به تدریج اندیشهٔ ولایت سیاسی فقیهان متولد شده و ابعاد مختلف آن تدوین می گردد."

مرحلهٔ سوم. عصر نظارت و مشروطیت، قرن چهاردهم. در این مرحله با تکیه بر دو اصل مساوات و حرّیت، حکومت، مقید به نظارت وکلای مردم و مشروط به قانون اساسی شد. اسلامیّت حکومت نیز از طریق نظارت فقیهان (با انتخاب نمایندگان مجلس از میان مجتهدان معرفی شده از سوی مراجع تقلید) بر حکومتِ مشروطه، مورد تأیید عالمان دین قرار گرفت. <sup>۴</sup>

مرحلهٔ چهارم. عصر جمهوری اسلامی، قرن پانزدهم. «اما جمهوری به همان معنایی که همه جا جمهوری است»  $^{1}$ ، «یعنی حکومتی که شکل آن انتخاب رئیس حکومت از سوی عامه است برای مدت موقت، و محتوای آن اسلامی است»  $^{7}$ ، یعنی «بر یک قانون اساسی متکی است که قانون اسلام باشد.»  $^{7}$ 

اگرچه «ولایت» از مفاهیم اساسی مرحلهٔ دوم است، اما پس از استقرار «جمهوری اسلامی» در ایران و در زمان تدوین قانون اساسی دوباره مطرح شد، و به شکل رو به تزایدی توسعه یافت تا آنجا که امروز «ولایت مطلقه» رکن اول حکومت اسلامی معرفی می شود. بنابراین بسیار طبیعی است که برای شناخت ماهیت حکومت اسلامی معاصر به تأمل و تحقیق دربارهٔ «ولایت» بپردازیم و از ابعاد مختلف «حکومت ولایی» (حکومت مبتنی بر ولایت انتصابی مطلقهٔ فقیه) سخن به میان آوریم. نظریهٔ «ولایت انتصابی مطلقهٔ فقیه) سخن به میان آوریم. نظریهٔ «ولایت می شود) مبتنی بر چهار رکن است: ولایت، انتصاب، اطلاق و فقاهت. در میشود) مبتنی بر چهار رکن است: ولایت، انتصاب، اطلاق و فقاهت. در میشود کلیدی در واقع پاسخ به چهار سؤال اصلی بر مبنای «مشروعیت مفهوم کلیدی در واقع پاسخ به چهار سؤال اصلی بر مبنای «مشروعیت حکومت) هستند:

سؤال اول. شارع، چه نوع حکومتی به حاکم الهی تفویض کرده است؟

ا. اگرچه این مراحل ترتیب زمانی دارند، اما لزوماً همهٔ فقیهان هر مرحله در گفتمان غالب آن مرحله سهیم نیستند، بلکه بعضی به مراحل گذشته تعلق خاطر دارند؛ برای مثال مرحوم شیخالفقهاء آیتالله اراکی اگرچه به لحاظ زمانی مرحلهٔ چهارم را درک کرده بود اما به لحاظ گفتمان غالب، متعلق به نیمهٔ اول مرحلهٔ دوم است (قائل به سلطنت مسلمان ذی شوکت) و هکذا.

۲. شیخ طوسی، محقق حلی، علامه حلی، شهید اول و دوم از مهمترین فقیهان این مرحلهاند.

۳. دو نظریهٔ ولایت فقهاء در امور شرعیه و سلطنت مسلمان شیعه ذی شوکت در امور عرفیه (سلطنت مشروعه) و ولایت انتصابی عامه فقیهان دستاورد این مرحله است. مهمترین قائلان به نظریهٔ اول علامهٔ مجلسی، سید کشفی و شیخ فضل الله نوری و مهمترین قائلان نظریهٔ دوم محقق کرکی، محقق اردبیلی، ملااحمدنراقی و شیخ جعفر کاشف الغطاء هستند.
۴. مهمترین کتاب بیانگر این مرحله تنبیهالاًمّة و تنزیه الملة میرزای نائینی و بعد از آن رسالهٔ

<sup>→</sup> اللئالى المربوطة فى وجوب المشروطة شيخ اسماعيل محلاتى است.

۱. امام خمینی، صحیفهٔ نور، ج ۳، ص ۱۴۵، «اینکه ما جمهوری اسلامی میگوییم اینست که هم شرایط منتخب و هم احکامی که در ایران جاری می شود اینها بر اسلام متکی است، لکن انتخاب با ملت است و طرز جمهوری هم همان جمهوری است که همه جاست.»

استاد شهید مرتضی مطهری، پیرامون انقلاب اسلامی، صفحهٔ ۸۰.

۳. امام خمینی، صحیفهٔ نور، ج ۳، ص ۱۴۵.

بخش اوّل مبادی تصوری ولایت

حکومت الهی چگونه حکومتی است؟ حاکم الهی با مردم چه رابطهای دارد؟

سؤال دوم. شارع به چه نحوه ای حاکم الهی را به حکومت رسانیده است؟ حاکم الهی با شارع چه رابطه ای دارد؟

سؤال سوم. شارع در چه محدودهای به حاکم الهی اختیار داده است؟ قلمرو حکومت حاکم الهی تاکجاست؟

سؤال چهارم. شارع چه کسانی را بر مردم حاکم کرده است؟ حاکم الهی چه شرایطی دارد؟

این قسمت از «مباحث اندیشهٔ سیاسی در اسلام» به پاسخ تفصیلی به سؤال اوّل اختصاص دارد و تحت عنوان «حکومت ولایی» به علاقهمندان مباحث اندیشهٔ سیاسی، حقوق عمومی و فقه شیعه تقدیم می شود. بحث «حکومت ولایی» از سه بخش اصلی تشکیل می شود: بخش اول عهده دار ارائهٔ مبادی تصوری ولایت است. مفهوم ولایت در این بخش از ابعاد مختلف مورد تحلیل و موشکافی قرار خواهد گرفت. در بخش دوم مبانی تصدیقی ولایت عرضه می شود. ادله و براهین اثبات ولایت در کتاب و سنت و عقل و اجماع مورد بررسی و نقد قرار می گیرد."

۱. جلد اول «اندیشهٔ سیاسی در اسلام» تحت عنوان نظریه های دولت در فقه شیعه در اسفند ۱۳۷۶ توسط نشر نی منتشر شد.

۲. پاسخ به سؤال دوّم در سلسله مقالات «حکومت انتصابی» به رشتهٔ تحریر درآمده است، که در ماهنامهٔ آفتاب (تهران، ۸۰ ـ ۱۳۷۹) منتشر شده و می شود. «حکومت انتصابی» به زودی به صورت کتاب در همین مجموعه منتشر خواهد شد.

۳. بخش سوم بحث که متکفل احکام و لوازم حقوقی، سیاسی و فقهی ولایت است، به عللی در مجلدات بعدی این مجموعه خواهد آمد، انشاءالله.

18 حكومت ولايي

#### مقدّمه

مراد از مبادی تصوری، مفاهیمی است که در بحث ولایت نقش اساسی بازی کنند، و تلقی صحیح ولایت در گرو فهم درست آنهاست، تا آنجا که گاهی با تصور صحیح این مفاهیم از استدلال و اقامهٔ برهان بی نیاز خواهیم شد. المتأسفانه در بحث ولايت فقيه، همت فقيهان بيشتر مصروف ارائه دلیل و اثبات نظریه و تعیین حدود اختیارات آن شده و کمتر به مبادی تصوری این نظریه بر داختهاند. به هرحال بخش مبادی تصوری ولایت به عنوان مهمترين قسمت بحث ولايت، محتاج مطالعهٔ عميقتر و تحقيق ژرفتر است. ما در ترسیم مبادی تصوری ولایت «شیوهٔ تحلیل پسینی» را پیش گرفتهایم. نگفتهایم فقیهان دربارهٔ مبادی ولایت «چه باید بگویند» بلکه به دنبال این بودهایم که فقیهان (به عنوان مبتکران نظریهٔ ولایت سیاسی فقیه) «چه گفتهاند»، این مفهوم را چگونه ترسیم کردهاند، چه تلقى از آن داشتهاند، مقوّمات و قيود اين مفهوم در نظر آنها چيست؟ علاوه بر رجوع به میراث سلف صالح، به آرای معاصران فقیه نیز عنایت ویژهای مبذول شده است. تکیه بحث بر منابع دست اول فقهی است و تنها به آرای عالمانی استناد می شود که در عرف علوم دینی و حوزههای

ا. امام خیمینی معتقد است: «ولایت فیه از موضوعاتی است که «تصور» آنها موجب «تصدیق» میشود و چندان به برهان احتیاج ندارد. به این معنی که هرکس عقاید و احکام اسلام را حتی اجمالاً دریافته باشد چون به ولایت فقیه بیرسد و آن را به «تصور» آورد، بی درنگ تصدیق خواهد کرد و آن را ضروری و بدیهی خواهد شیاخت.» (ولایت فیقیه، ص ۳) و نیز رجوع کنید به امام خمینی، کتاب البیع، ج ۲، ص ۴۶۷.

در بخش مبادی تصوری ولایت، ابتدا با معنای لغوی ولایت براساس معتبرترین کتب لغت آشنا می شویم. سپس به معنای اصطلاحی ولایت میپردازیم و از سه نوع متمایز ولایت، یعنی «ولایت عرفانی»، «ولایت کلامی» و «ولایت فقهی» بحث میکنیم و میکوشیم نمونههای این سه نوع ولایت (عرفانی، کرامی و فقهی) را در آیات قرآن و روایات معصومین علی ارائه کنیم.

سپس به پاسخ تفصیلی این سؤال اساسی خواهیم پرداخت: مراد از ولایت در بحث ولایت فقیه، ولایت عرفانی است یا ولایت کلامی یا ولایت فقهی؟ به عبارت دیگر، ولایت سیاسی (یا تدبیری) فقیهان، ولایتی شرعی و فقهی است یا ولایت کلامی و اعتقادی؟ در نهایت با تبیین ابعاد ولایت تدبیری، به ترسیم مقوّمات و ارکان حکومت ولایی می پردازیم و برای ایضاح بیشتر حکومت ولایی را با دیگر حکومتها و دیگر اقسام ارتباط حاکم و مردم مقایسه خواهیم کرد.

امیدوارم این سلسله مباحث در شفافیت، اتقان و پالایش اندیشهٔ «جمهوری اسلامی» مفید باشد. ا با توجه به حساسیت ویژهٔ بحث و نیاز

۱. به نظر امام خمینی قدس سره: «امروز با کمال خوشحالی به مناسبت انقلاب اسلامی حرفهای فقها و صاحب نظران به رادیو و تلویزیون و روزنامهها کشیده شده است، چراکه نیاز علمی به این بحث و مسائل است، مثلاً... آزادی فردی و اجتماعی... و از همهٔ اینها مهمتر ترسیم و تعیین حاکمیت ولایت فقیه در حکومت و جامعه، که همهٔ اینها گوشهای از هزاران مسئله مورد ابتلای مردم و حکومت است که فقهای بنزرگ در مورد آنها بحث کرده اند و نظراتشان با یکدیگر مختلف است، و اگر بعضی مسائل در زمانهای گذشته مطرح نبوده است و یا موضوع نداشته است، فقها، امروز باید برای آنها فکری بنمایند. لذا در حکومت اسلامی همیشه باید باب اجتهاد باز باشد و طبیعت انقلاب و نظام همواره اقتضاء

مبرم جامعه به بحث و نقد و تحلیل دربارهٔ حیاتی ترین محورهای حیات سیاسی مان، از همهٔ صاحب نظران، اساتید و علاقه مندان مباحث فقهی، سیاسی و حقوقی انتظار می رود با تذکرات، پیشنها دات و انتقادات خود بر غنای این مباحث بیفزایند.

 <sup>→</sup> میکند که نظرات اجتهادی ـ فقهی در زمینه های مختلف ولو مخالف با یکدیگر آزادانه
 عرضه شود و کسی توان و حق جلوگیری از آن را ندارد...». (صحیفهٔ نور، ج ۲۱، ص ۴۶).

۲۱ حکومت ولایت ۲۰ حکومت ولایت

موالات دقیقاً در همین معنای اصلی استعمال می شوند. قرب و نزدیکی مورد نظر در ولایت و مشتقات آن اعم از قرب مکانی و قرب معنوی است.

۳. واژهٔ ولایت و دیگر مشتقات آن، در معانی متعددی استعمال شده اند. امهمترین معانی ولایت عبارتند از: اول. نصرت و یاری؛ دوم. محبت؛ سوم. تصدی امر، تسلّط، سیطره، سلطنت و امارة. در هر یک از این سه معنا نوعی اتصال، مباشرت و قرابت به چشم میخورد. ولایت برای همان معنای اصلی ـ قرابت ـ وضع شده و در سایر موارد به عنایت همان معنی استعمال می شود. معانی متعدد و به تعبیر بهتر، موارد استعمال می شود. معانی متعدد و به تعبیر بهتر، موارد کریم، روایات معصومین بیایی از قرائن لفظی و حالی به دست آورد. در قرآن کریم، روایات معصومین بیایی از قرائن لفظی و حالی به دست آورد. در قرآن عربی معاصر و ادبیات فارسی، آواژهٔ ولایت در چهار معنای قرابت، نصرت، محبت و تصدی استعمال شده است و عالمان لغت در این مورد همداستانند.

1. رجوع كنيد به ماده ولى در كتابهاى لغت ذيل: كتاب العين، خليل بن احمد فراهيدى. مقائيس اللغة، ابوالحسين احمد بن فارس بن زكريا. اساس البلاغة، زمخشرى؛ صحاح اللغة، جوهرى. لسان العرب، ابن منظور. تاج العروس، زبيدى. و نيز كتب لغت معاصر از قبيل اقرب الموارد و المنجد.

# فصل اول

# معناي لغوى ولايت

پیش از بحث از معنای اصطلاحی ولایت در نظریه ولایت فقیه و حکومت ولایی، می باید به معنای لغوی ولایت بپردازیم و مشخص کنیم، این واژه معنای واحد یا معانی متعددی دارد؟ آیا این معانی متعدد مشترک لفظی هستند یا همگی تعابیر مختلف از معانی واحدی هستند (مشترک معنوی)؟ آیا در این بحث عالمان لغت همداستانند یا نه؟

۱. ولایت از ریشه «و ـ ل ـ ی» مشتق شده است. مشتقات این ماده در عربی و فارسی که مورد استعمال فراوان است عبارتند از: ولایت (به کسر واو)، ولاء (به فتح واو)، ولاء (به فتح واو)، ولاء (به مولی، مولی، مولی، مولی، مولی، مقلی، تولیت، موالات، تولی، متولی، تولیت، مرالی، متولی، متولی، ولائی، ولوی، متولی، اولی، متولی، اولی، متولی، متولی، ولوی، ولوی، ولوی و....

۲. معنای اصلی مادهٔ «ولی» قرار گرفتن چیزی در کنار چیز دیگری است، به نحوی که فاصله یا شیء ثالثی در میان آن دو نباشد. از این معنا می توان به نزدیکی، قرب و دنو نیز تعبیر کرد. مشتقات توالی، متوالی و

۲. نحوهٔ استعمال ولایت در کتاب و سنت در فصل پنجم و ششم مورد بحث تشریحی قرار خواهدگرفت.

۳. از جمله رجوع كنيد به مادهٔ ولايت در لغتنامهٔ دهخدا.

الولاء و التوالى ان يحمل شيئان فصاعداً حصولاً ليس بينهما ماليس منها، و يستعار ذلك للقرب...» معجم مفردات الالفاظ القرآن، الراغب الاصفهاني.

۲۲ حکومت ولایی

۲. **ولایت الهیه** از سویی نصرت بیماسوی است و از سوی دیگر تصدی تکوینی عالم وجود. ولایت الهی مثل همهٔ صفات الهی، عام التعلق است، یعنی در همهٔ مخلوقاتش جاری است. هرچند علاوه بر این ولایت عامه، خداوند بر بعضی بندگانش ولایت خاصه نیز دارد. «الله ولی الذین آمنوا.»

۳. ولایت ملکیه نیز به معنای نصرت است. ملائک بر سه صنف هستند: ملائک مهیّمه، ملائک مسخّره و ملائک مدبّر. ۵ این فرشتگان کارگزاران عرش الهی در ادارهٔ جهان هستند.

۴. ولايت بشريه بر دو قسم است: ولايت عامه و ولايت خاصّه.

در آرای عرفا، ولایت عامه حداقل به سه معنی استعمال شده است:

اول. ولایت عامه، یعنی تولّی و تصدّی بعضی از مردم نسبت به بعضی دیگر، از اینرو که گروهی از مردم می توانند مصالح گروه دیگر را تأمین کنند. این تسخیر طرفینی است، برای مثال هم شاه در تسخیر رعایاست و هم رعایا مسخّر شاه هستند.

دوم. ولايت عامه به معنى ولايت عموم مؤمنين صالح بر حسب

# فصل دوم

# ولايت عرفاني

در سه علم عرفان، فقه و کلام از ولایت بحث می شود. معنای اصطلاحی ولایت در این سه علم می باید مورد بحث تطبیقی قرار گیرد. بحث تشریحی از سه معنای اصطلاحی ولایت عرفانی، ولایت کلامی و ولایت فقهی، مقدمهٔ لازم بحث ولایت از دیدگاه قرآن و روایات خواهد بود. عنایت به ابعاد مختلف ولایت در حوزههای یاد شده ما را در فهم صحیح و دقیق مراد از ولایت در ولایت فقیه و حکومت ولایی یاری کرده، از بازی با الفاظ، مغالطات زبانی و برخی راهزنیهای لفظی جلوگیری خواهد کرد. به علت کاربرد و سیع ولایت در عرفان و تأثیر جدی ولایت عرفانی در اندیشهٔ حکومت ولایی، بحث را از اصطلاح ولایت عرفانی آغاز می کنیم.

۱. ولایت از حیث اقسام اولیاء بر سه قسم است: ولایت الهیه، ولایت بشریه و ولایت ملکیه. (ولایت خداوند، ولایت انسانی، ولایت فرشتگان) اگرچه دو مورد اخیر در واقع دو قسم ولایت الهیهاند و جز ولایت حق تعالی ولایتی نیست. ا

ا. الفتوحات المكية، الباب الثاني و الخمسون و مائة في مقام الولاية و اسرارها، ج ١۴، ص
 ۵۰۷ «فان الولاية نصر الولي، اي نصر الناصر....»

۲. «ثم انه سبحانه من عموم ولايته ان تولاًهم بالوجود في اعيانهم و بحفظ الوجود عليهم و بتمشية اغراضهم، و تولاًهم بما رزقهم ممّا فيه قوام عيشهم و مصالحهم عموماً...»
 الفتوحات المكية، ج ۱۴، ص ۵۱۱.

٣. الفتوحات المكية، ج ١٤، ص ٥٠٨.

۴. «لسان الخصوص في الولاية»، الفتوحات، ج ۱۴، ص ۵۰۸.

۵. الفتوحات المكية، الباب الرابع و الخمسون و المائة في معرفة مقام الولاية المملكية، ج
 ۱۴، ص ۵۲۶-۵۳۰.

و الفتوحات المكية، الباب الثالث و الخمسون و مائة، في معرفة مقام الولاية البشرية و اسرارها، ج ١٤، ص ٥٢١.

١. «و ولاية الكونية، البشرية و الملكية هي منها (من ولاية الحق)» محى الدين بن عربي،
 الفتوحات المكية، تحقيق عثمان يحيى، بيروت ١٩٩٩م، ج ١٩، ص ٥١٤.

9. رسیدن به مقام قرب الهی و وصول به مرتبهٔ ولایت تنها بهرهٔ سالکانی می شود که خانهٔ دل از همهٔ رذایل و هواهای نفسانی پاک کرده باشند و به جناب حق توجه کامل کرده، از تمامی اغیار حق بریده باشند و یکسره دل به او سپرده باشند. دشواری فائز شدن به چنین مقامی باعث می شود تا آن را ولایت خاصه بنامند، یعنی مختص سالکان واصل و فانیان جمال حق. ا

۷. آغاز ولایت، پایان سفر اول معنوی است، اما ولایت را پایانی نیست، لذا مراتب اولیاءِ غیرمتناهی است. بر این اساس ولایت امری تشکیکی و ذومراتب است.

۸. ولایت مطلقه، رفیع ترین مرتبه ولایت بشری و از فروع ولایت مطلقه الهیه است، در آن مرتبه، سالک مظهر جمیع اسما و صفات الهی

→ سیدجلال الدین آشتیانی، (تهران ۱۳۷۵ ش) ص ۱۴۶. حاشیهٔ امام خمینی بر شرح فصوص الحکم قیصری، پیشین، ص ۱۴۶. سیدجلال الدین آشتیانی، شرح مقدمه قیصری بر فصوص الحکم، (قم، ۱۳۶۵ش)، ۱۸۶۲ بر فصوص الحکم، فم، ۱۳۶۵ش)، ۱۸۶۲ باب الغرق، تصحیح محسن بیدارفر، قم، ۱۴۱۳ق، السائرین، خواجه عبدالله انصاری، باب الغرق، تصحیح محسن بیدارفر، قم، ۱۴۱۳ق، ۲۶۹ بیدحیدر آملی، نص النصوص فی شرح فصوص الحکم، تصحیح هنری کربن و عثمان اسماعیل یحیی، (تهران، ۱۳۶۷ش)، ص ۱۹۲۷ بیدارفر خالقی و عفت کرباسی، مفاتیح الاعجاز فی شرح گلشن راز، تصحیح محمدرضا برزگر خالقی و عفت کرباسی، مفاتیح الاعجاز فی شرح گلشن راز، تصحیح محمدرضا برزگر خالقی و عفت کرباسی، در رسائل قیصری، تصحیح سیدجلال الدین آشتیانی، (تهران، ۱۳۵۷ش)، الفصل الثانی فی الولاید، ص ۲۶ ۲۵۰۸. کمال الدین عبدالرزاق کاشانی، اصطلاحات الصوفیة، تحقیق محمدکمال ابراهیم جعفر، (قم، ۱۳۷۰ش)، ص ۵۴. آقامحمدرضا قمشهای، حواشی فصوص، تحقیق در مباحث ولایت کلیه، مندرج در رسائل قیصری، ص ۶۵ ۱۹۸۰. و نیز فصوص، تحقیق در مباحث ولایت کلیه، مندرج در رسائل قیصری، ص ۶۵ ۱۹۸۰. و نیز مجموعهٔ آثار، ج ۳۵ ۱۸۲۳۰.

مراتبشان. الله ولى الذين آمنوا يخرجهم من الظلمات الى النور» از آنجا كه قرب امرى اضافى است و دو طرف دارد، وقتى خداوند ولى مؤمنين باشد، مؤمنين نيز اولياى خداوند خواهند بود. ٢

سوم. ولايت عامه به معناي ولايت مطلقه. ٣

مراد از **ولایت عرفانی**، ولایت بشریهٔ خاصّه است و هرگاه در عرفان به شکل مطلق از ولایت یاد می شود، مراد همین ولایت بشریهٔ خاص است.

مراد از ولایت بشریهٔ خاصه این است که عارف در سلوک معنوی خود پس از طی سفر اول (یعنی سفر از خلق به حق) به مقام رفیع «فنای در حق» برسد. تعینات نفسانیهٔ او به قبسات ناراللهی محترق گردد و جهات بشری او در اقیانوس ربوبیت حق تعالی مستغرق شود. فنای سالک در حق موجب می گردد که حق تعالی در او تجلی کند و عارف، متخلق به صفات ربوبی گردد و با حق متحد شود، اتحاد رقیقه و حقیقه، و در نتیجه متعین به تعینات ربانیّه گردد و به مقام «بقاءبالحق» و صحو بعد از محو نائل گردد. پس ولایت خاصه «فناءفی الله ذاتاً و صفهٔ و فعلاً» و ولی «هو الفانی فی الله، القائم به، الظاهر باسمائه و صفاته.»

١. شرح فصوص الحكم قيصرى، ص ١٤۶، رسالة التوحيد و النبوة و الولاية قيصرى، ص
 ٢٥، حواشى آقامحمدرضا قمشهاى بر فصوص الحكم.

۲. شرح فصوص الحكم قيصرى، ص ١٤٥ـ١٢٧، شرح مقدمه فصوص سيدجلالاللدين
 آشتيانى، ص ٨٩٥ به بعد. حواشى آقامحمدرضا قمشهاى بر فصوص الحكم.

۱. محمدداود قيصرى رومى، شرح فصوص الحكم، الفصل الثانى عشر من المقدمة فى النبوة و الرسالة و الولاية، تصحيح سيدجلال الدين آشتيانى، تهران، ١٣٧۶، ص ١٣٠۶. رسائل قيصرى، رسالة فى التوحيد و النبوة و الولاية، الفصل الثانى فى الولاية، تصحيح سيدجلال الدين آشتيانى، ص ٢٤.

۲. تعلیقات آقا محمدرضا قمشهای بر فصوص الحکم، تحقیق در مباحث ولایت کلیّه، همراه با رسائل قیصری به تصحیح سیدجلال الدین آشتیانی منتشر شده است، ص ۶۱.

٣. «وقديطلق الولاية المطلقة على الولاية العامة...» تعليقات آقا محمدرضا قمشهاى بر فصوص الحكم، تحقيق در مباحث ولايت كلية، ص ۶۳.

۴. محى الدين العربى، التجليات الالهية، همراه باكشف الغايات فى شرح مااكتنفت عليه التجليات، تحقيق عثمان اسماعيل يحيى، تهران، ۱۳۶۷ش، ص ۱۹۹۹ش. محمد داود قيصرى، شرح فصوص الحكم، الفصل الثانى عشر من المقدمة و فص عزيرة، تصحيح

گشته، واجد تمامی انحاء تجلیات ذات حق شده، از کلیه حدود، مطلق گشته و از همهٔ قیود، مبرا شده است. از ولایت مطلقهٔ الهیه به ولایت کلیهٔ الهیه، ولایت تامّه، ولایت عامّه و خلافت کبری نیز تعبیر می شود. ا

۹. لازمهٔ وصول به مقام ولایت (بویژه ولایت مطلقه) اطلاع از بسیاری حقایق به علم حضوری و ادراک شهودی است. ولی الله به میزان تقربش به حق، مجهز به علم غیب می شود. او از منتهای عرش شهود به غایت قصوای غیب وجود می نگرد. ۲

۱۰ اگرچه وحی مختص اولیایی ویژه است، اما به هر ولی الله «الهام» می شود. این الهامات و ارشادات غیبی به میزان تقرب ولی به حق شدیدتر می شود. "

۱۱. از آثار انفکاکناپذیر ولایت، «کرامت» است. کرامت، نوعی خرق عادت به حساب می آید. تقرب ولی به حضرت حق به قدرت تصرف تکوینی در عالم و آدم را می دهد. میزان ولاء تصرف به درجه قرب ولی بستگی دارد. \*

۱۲. سالک قبل از اتصاف به مقام ولایت، مبدء افعال و صفات خود است، اما بعد از اتصاف به مقام ولایت، حق تعالی مبدء افعال و صفات او می شود، چراکه تمامی جهات بشری او در مقام قرب مستغرق گشته در

ذات حق فانی شده است. از این رو با عین الله می بیند، با سمع الله می شنود، زبان او زبان خداست، دست او دست الهی است و فعل او فعل الله است. او حق است در صورت خلق. لازمهٔ وصول به مقام قرب النوافل تجلی خداوند در صورت آدمی است، وجود تنزلیافتهٔ خداوند بر زمین، کی از معانی «السلطان ظل الله» همین است. "

۱۳. ولایت، زوالناپذیر و غیرقابل انقطاع است، به بیان دیگر ولایت، دائمی است. دوام ولایت حتی اختصاصی به دنیا نیز ندارد. ولایت در سرای دیگر \_ آخرت \_ نیز استمرار دارد. <sup>۴</sup>

۲. قيصرى، شرح فصوص الحكم، ص ۱۴۶-۱۴۷، امام خمينى، حاشيه شرح فيصوص الحكم، ص ۱۶۶، «فيصيرالله سمعه و بصره و يده كما في الحديث و هذا حقيقة قرب النوافل، فيصير العبد مخلعاً بخلعة الولاية، فيكون حقاً في صورة الخلق...»، سيدجلالاللاين آشتياني، مقدمه شرح فصوص، ص ۸۶۸-۸۶۸، مراد از حديث قرب النوافل، حديث ابان بن تغلب از امام باقر (ع) است: «و ما يتقرب الى عبد من عبادى بشيء احب الى مما افترضت عليه و انه ليتقرب الى بالنافله حتى احبه، فاذا اجبته كنت سمعه الذى يسمع به و بصره الذى يبصر به و لسانه الذى ينظق به و يده التي يبطش بها، ان دعاني اجبته و ان سألنى اعطيته» اصول كافي، كتاب الايمان و الكفر، باب من اذى المسلمين و احتقرهم،

۱. قيصرى، شرح فصوص الحكم، ص ۱۴۶\_۱۴۷، شرح مقدمه فصوص آشتياني، ص ۸۶۷

٣. آقا محمدرضا قمشهاى، تحقيق در مسئلهٔ ولايت كليه، حواشى فصوص، مندرج در رسائل قيصرى، تصحيح آشتيانى، ص ٧١، «فيصير الولى حينئذ فى مراتب الولاية الخاصة و مدارج الالوهية حتى يسرى فى جميع الاسماء الالهية و ينتهى الى مرتبة جميع الاسماء و يصير اماماً و مرجعاً لجميع الاولياء الخاصة و العامة و الكلّ يأوى اليه و يستفيض منه. و هذا احد معانى قوله (ص): «السلطان ظل الله، يأوى اليه كل مظلوم» و هو على بن موسى الرضا (ع) لان الاسماء تنزل من السماء والاولياء لاسيّما الخواص منهم، هم المظلومون لانفسهم، لائهم يفنون فى الله، و تلك الولاية الجامعة لدى اشتداده تكون صفة من اوصافة تعالى، المشاراليه بقوله «و هو الولى الحميد».

حدیث ۸، ج ۲، ص ۳۵۲.

۴. محى الدين بن العربى، فصوص الحكم، فص عزيرية، تصحيح ابوالعلاء عفيفى، ص ١٣٤، ان الولاية هى الفلك المحيط العام، و لهذا لم تنقطع، و لها الانباء العام و اما نبوة التشريع و الرسالة فمنقطعة» قيصرى، شرح فصوص الحكم، ص ١٤٧ و ٨٣٢ (اواخر المقدمة و الفص

ا. شرح فيصوص الحكيم قييصرى، ص ١٤٧، حيواشي آقامحمدرضا قيمشهاى بر فصوص الحكم، ص ٤٦، امام خمينى، حاشيه شرح فصوص الحكيم، ص ١٩٤، «فالولى المطلق من ظهر عن حضرة الذات بحسب المقام الجمعى و الاسم الجامع الاعظم ربّ الاسماء و الاعيان» و شرح مقدمه فصوص سيدجلال الدين آشتياني، ص ٨٩٥ به بعد.

۲. رجوع كنيد به حاشيهٔ امام خمينى بر فصوص الحكم، ص ۱۶۶: «ففى هذا التّجلى يـرى بعين المشاهدة من منتهى نهاية عرش الشهود الى غاية قصوى غيب الوجود تحت استار تجلياته الفعلية».

٣. محى الدين بن العربي، الفتوحات المكية.

۴. قيصرى، شرح فصوص الحكم، آخرالمقدمة، ص ۱۴۸\_۱۴۹.

۱۴. ولایت، باطن نبوت است و نبوت، ظاهر ولایت. ولایت فوق نبوت و رسالت است، به این معنا که در فرد واحد، ولایت اتم و اکمل از نبوت تشریعی و رسالت است. از این روست که ابراهیم خلیل الرحمن الیا پس از نبوت و رسالت به مرتبهٔ عظمای ولایت می رسد و نیز ولایت، استمرار دارد، اما نبوت و رسالت منقطع شده است. امتیاز انبیاء بر یکدیگر ناشی از میزان ولایت آنهاست. چه بسا ولی عصری افضل از انبیای دیگر اعصار باشد، اما اوصیاء و اولیاء تابع یک نبی، در ولایت نیز در مرتبهٔ نازلهٔ ولایت متبوع خود هستند. ۱

۱۵. اگرچه عصمت، شرط احراز مقام ولایت نیست، اما عارفان در بهره مندی معصومان از مرتبهٔ ولایت همداستانند. عارفان مسلمان، ولایت محمدیه را مظهر اسم اعظم الهی می دانند و ایشان را ولی مطلق می دانند. گاهی به ولایت محمدیه اطلاق ولایت خاصه و مقیده می گردد و ولایت دیگر سالکان، عامه نامیده می شود. عارفان شیعه ولایت ائمه معصومین الی را از سنخ ولایت محمدیه می دانند. ۲

→ العزيزية). امام خمينى، حاشيه شرح فصوص قيصرى، ص ٨٣٢، «لما كان مدار الرسالة على الاحتياجات الملكية من السياسات والمعاملات و العبادات، و هى من الامور الكونية المنقطعة بانقطاعه، فبلا محالة تنقطع هى ايضاً، بيل بالتشريع التبام المتكفل لجميع الاحتياجات، كتشريع نبيّنا (ص) بخلاف الولاية، فان حقيقتها تحصل بالقرب او نفس القرب التام و هو غيرمنقطع كما لايخفى.». تعليقات ابوالعلاء عفيفى بر فصوص الحكم محى الدين العديد، ص ١٧٤٠.

۲. رجوع كنيد به سيدحيدر آملي، نص النصوص في شرح فصوص الحكم، ص ۱۶۸. آقا

19. مراد از ختم ولایت، ختم زمانی نیست، بلکه از آن، شدت قرب به حق اراده شده است. پس مراد از خاتم اولیاءِ این نیست که بعد از ولی، ولی دیگری نباشد، بلکه کسی است که به حسب حیطهٔ ولایت و مرتبهٔ اطلاق و احاطه، محیط بر جمیع ولایات و نبوات باشد. پس نزدیکترین سالکان به حق تعالی، خاتم اولیاست. از این ولایت به ولایت خاصه نیز تعبیر شده است. عارفان شیعه معتقدند امام مهدی (عجل الله تعالی فرجه الشریف) خاتم الاولیاست. ا

۱۷. عالمان رسوم، علم خود را از نبی به ارث می برند «العلماء و رثة الانبیاء» و بین آنان و خداوند، نبی، واسطه است، اما اولیاء، عارفان و سالکان، مستقیماً و بلاواسطه از خداوند ارث می برند و استفاضه می کنند. ۲

۱۸. زمین هرگز از وجود صاحب ولایت مطلقه خالی نمی ماند. صاحب ولایت ممکن است ظاهر و آشکار باشد و ممکن است در کنج

<sup>1.</sup> محيى الدين بن العربى، فصوص الحكم، الفص العزيريه، ص ١٣٥. محيى الدين بن العربى، التجليات الالهية، ص ٢٩٩\_ ٣٠٠. قيصرى، شرح فصوص الحكم، الفصل الثانى عشر من المقدّمه، ص ١٣٨\_ ١٩٨. اَشتيانى، شرح مقدمه فصوص الحكم. سيدحيدر آملى، نص المقدّمه، ص ١٣٨. فيض كاشانى، علم اليقين، ج ١، ص ٣۶۶. و نيز رجوع كنيد به امام خمينى، مصباح الهداية الى الخلافة و الولاية.

<sup>→</sup> محمدرضا قمشه ای، تحقیق در مسئله ولایت کلیه، حواشی فصوص، مندرج در رسائل قیصری، ۶۶\_۸۸ «فالولایة المحمدیة هی الولایة المطلقة الالهیة التی ظهرت باوصاف کماله و نعوت جماله...» سیدجلال الدین آشتیانی، شرح مقدمه فصوص قیصری، رسالهٔ بیان حقیقت ولایت، ص ۸۴۱\_۸۴ امام خمینی، حاشیه شرح فصوص الحکم، ص ۱۶۶ «فالولایة الاحمدیة و الاحدیة الجمعیة مظهر الاسم الاحدی الجمعی و سایر الاولیاء مظاهر ولایته و محال تجلیاته،... فالله تعالی هوالهو المطلق و هو (ص) الولی المطلق.» امام خمینی، مصباح الهدایة الی الخلافة و الولایة، «هذه الخلافة هی روح الخلافة المحمدیة و ربّها و اصلها و مبدئها، منها بدء اصل الخلافة فی العوالم کلّهابل اصل الخلافة و الولایقة و المستخلف الیه...»، ص ۵۲.

۱. آقامحمدرضا قمشهای، تحقیق در مسألهٔ ولایت کلیه، حواشی فصوص، مندرج در رسائل قیصری، ص ۶۵\_۶۶، آشتیانی، شرح مقدمه فصوص، از ص ۸۹۴ به بعد.

در دو منبع فوق سعی بلیغی برای جمع دو قول محیی الدین دربارهٔ خاتم الاولیاء یعنی مسیح (ع) و مهدی (عج) انجام گرفته است.

محيى الدين بن العربي، الفتوحات المكية، ج ١٤، ص ٥٥٤.

خمول و گمنامی، از دیدهها غایب باشد. ا

۱۹. اگرچه دیدگاه غالب عرفانی بی عنایتی به دنیا و تدبیر دنیوی و اشتغال به تهذیب نفس و انزوا و غرق در جمال حضرت حق است، ۲ با این همه برخی از عارفان مسلماً در عین عنایت به سلوک معنوی و ولاء تصرف، از تدبیر دنیوی مردم نیز غافل نبوده اند و در عین توجه به لاهوت، به ادارهٔ ناسوت نیز بی توجه نبوده اند. لذا اولاً تصدی سیاست هر عصر برازندهٔ مقام ولی است. آنگاه که سیاست به دست اولیا و عارفان و صوفیان باشد زمان نورانی است و آنگاه که زمان از تدبیر الهی اولیا و سالکان بی بهره شود، زمان غلبهٔ ظلمت است. از دیدگاه عارفان، نه فلاسفه و اهل بحث صلاحیت تدبیر امور جامعه را دارند و نه علمای رسوم و اهل ظاهر و فقه اصغر. ۳ ثانیاً اگر اسباب خارجی مساعدت کرد، عارفان بر اهل عالم مستولی می شوند و ولی الله علاوه بر ولایت تکوینی

۱. جلال الدین محمد بلخی، مثنوی، دفتردوم: ابیات ۸۱۸، ۸۲۰ و ۸۲۱؛ (تصحیح استعلامی) پس به هر دوری ولیی قائم است خواه از نسل عمر خواه از علی است مهدی و هادی وی است ای راه جو همدی و هادی وی است ای راه جو

شمس الدین محمد لاهیجی در مفاتیح الاعجاز فی شرح گلشن راز، ص ۱۳۲۱، «و ولی اسمی است از اسماء الهیه و در جمیع ادوار تقاضای مظاهر می کند، فلهذا ولایت باقی است، اگرچه نبوت مختتم است...» شهاب الدین سهروردی، مجموعه مصنفات شیخ اشراق، کتاب حکمة الاشراق، ج ۲، ص ۱۲، «ولایخلوالارض عن متوغّل فی التألّه ابداً...» ۲. برای نمونه رجوع کنید به عزیزالدین نسفی، کتاب الانسان الکامل، تصحیح ماریژان موله، (تهران ۱۳۵۹ ش)، ص ۳۶۱ و ۴۵۴.

٣. شهاب الدين سهروردى، مجموعه مصنفات شيخ اشراق، كتاب حكمة الاشراق، ج ٢، ص ١٢، «ولا رئاسة في ارض الله للباحث المتوغّل في البحث الذى لم يتوغّل في التأله، فان المتوغّل في التأله لايخلوالعالم عنه، و هو احق من الباحث فحسب، اذ لابد للخلافة من التلقى. و لست اعنى بهذه الرئاسة التغلّب، بل قديكون الامام المتأله مستولياً ظاهراً مكشوفاً و قديكون خفياً و هو الذى سمّاه الكافة القطب، فله الرئاسة و ان كان في غاية الخمول و اذا كانت السياسة بيده كان الزمان نورياً و اذا خلا الزمان عن تدبير الهي كانت الظلمة غالبة.»

باطنی معنوی، صاحب تدبیر دولت ظاهری و دنیای مردم نیز میگردد. ا

• ۲. خلافت کبری و ولایت الهیه از جانب امت تعیین نمی شود، چراکه مردم از درک مقام علمی و معنوی اولیای الهی عاجزند. تعیین این مقام رفیع به دست رسول نیز سپرده نشده است، چراکه احکام اسماء الهی بالاتر از مستوای علم بشری است، مطلقاً، «ولیّ» تنها از جانب خداوند تعیین می شود. ۲

#### \* \* \*

اکنون با توجه به نکات یاد شده با بصیرت بیشتری می توان به این سؤال پاسخ داد که: آیا مراد از ولایت در حکومت ولایی و ولایت فقیه، ولایت عرفانی است؟ آیا می توان لوازم و خصایص ولایت عرفانی را بر ولی فقیه یا حکومت ولایی بار کرد؟ آیا می توان برخی از لوازم و ویژگیهای ولایت عرفانی را اخذ کرد و از برخی دیگر غافل شد؟ و بالاخره مراد از ولایت در حکومت ولایی و ولایت فقیه چیست؟

<sup>1.</sup> قيصرى، شرح فصوص الحكم، آخر المقدمة، ص ١٤٨\_١٢٩، «... و لكل منهما التصرف في العالم، و هؤلاء ان ساعدتهم الاسباب الخارجيه استولوا على اهل العالم و صار كل منهم صاحب قرنه و زمانه بحسب الدولة الظاهرة، و ان لم تساعدهم الاسباب لم يحصل لهم ذلك الأ انهم بائ شيء اشتغلو كانوا فيه بالكمال.»

و نیز رجوع کنید به آقا محمدرضا قمشهای، تحقیق در مسئله ولایت کلیه، حاشیهٔ فصوص، مندرج در رسائل قیصری، ص ۹۲\_۹۳.

۲. آقا محمدرضا قمشهای، تحقیق در مسأله ولایت کلیه، حاشیه فصوص، مندرج در رسائل قیصری، ص ۹۲\_۹۳.

۳. نسبت عرفان و سیاست از مباحث تأمل برانگیز عصر ماست. دکتر سید جواد طباطبایی فصل ششم کتاب درآمدی فلسفی بر تاریخ اندیشهٔ سیاسی در ایران را به بحث از امتناع اندیشهٔ سیاسی برمبنای اندیشهٔ عرفانی اختصاص داده است (تهران، ۱۳۶۷ ش) ص ۱۳۷ ـ ۱۳۸ ـ ۱۷۳۷ میخود از برکات و آفات رهبری فرهمندانه و سیاست عرفانی سخن خواهیم گفت.

۳۲ حکومت ولایی

سوی دیگر از اصول مذهب محسوب می شوند. بنابراین اعتقاد به امامت و ولایت همانند اعتقاد به عدالت خداوند از شاخصه های تشیع هستند و بدون چنین اعتقادی، فرد از دایرهٔ مذهب بیرون است. ا

۳. مراد از امامت و ولایت (در کلام شیعه) استمرار کلیهٔ شئون پیامبر اللهٔ به استثنای نبوت، در جانشینان بر حق ایشان است. توضیح این که، پیامبر اسلام ﷺ شئون متعددی داشته اند. این شئون عبارتند از: اول. تلقی و ابلاغ وحی.

دوم. تبيين و تشريح وحي و تفصيل احكام الهي.

سوم. قضاوت در منازعات عمومي و خصوصي مسلمانان.

چهارم. ریاست عامه و زعامت سیاسی مسلمانان.

پنجم. و ساطت فیض بین اَسمان و زمین، ولایت تکوینی.

مسلمانان در این که حضرت محمد عَیْش، حائز همگی شئون یاد شده بو ده اند اتفاق نظر دارند. ۲

۴. با رحلت رسول اکرم ایش نبوت ختم شده، وحی الهی منقطع می گردد و نخستین شأن پیامبر ایش به پایان می رسد. آیا چهار شأن دیگر پیامبر نیز همچون شأن اول، با رحلت ایشان پایان می پذیرد؟ اهل سنت معتقدند با رحلت پیامبر ایش کلیهٔ شئون ایشان پایان پذیرفته است، به این معنا که پیامبر ایش معصوم است و پس از ایشان از جانب خداوند، کسی یا کسانی برای تبیین و تشریح معصومانهٔ وحی و تفصیل احکام الهی

# فصل سوم

# ولايتكلامي

در حکومت ولایی و ولایت فقیه، آیا مراد از ولایت، ولایت کلامی است؟ یعنی ولایت به همان معنا که در علم کلام در مورد معصومین بکار می رود و از اصول مذهب است؟ در پاسخ به این سؤال چارهای جز بحث از ولایت کلامی نداریم.

۱. ولایت اهل بیت پیامبر علیهمالسلام به معنای محبت و مودت ایشان، یکی از تعالیم اسلامی است. به حکم صریح قرآن، مسلمانان موظفند «مودت فی القربی» را رعایت کنند. اگرچه در بعضی مصادیق اهل بیت بین شیعه و سنی اختلاف است، اما در حکم ولاء اهل بیت، شیعه و سنی همداستانند. به این نوع از ولایت، ولاء محبت یا ولاء قرابت گفته می شود. ا

۲. در کلام شیعه، ولایت غالباً به معنای امامت به کار می رود. بر این اساس ولایت یک مسئلهٔ اعتقادی و کلامی است نه یک مسئلهٔ عملی و فقهی. بلکه ولایت از اصول مذهب است، نه از فروع اعتقادی و کلامی. توحید، نبوت و معاد از اصول دین، و امامت و ولایت از یک سو و عدل از

ا. رجوع كنيد به آيتالله محمدمؤمن قمى، مقالة ولاية الولى المعصوم (ع) در مجموعة مقالات دومين كنگره جهانى امام رضا(ع)، ج ١ (مجموعة آثار المؤتمر العالمى الثانى للامام الرضا(ع)، الجزءالاول)، مشهد، ١٣۶٥.

۲. رجوع کنید به استاد شهید مرتضی مطهری، امامت و رهبری، بحث معانی و مراتب امامت، ص ۴۶\_۵۶.

استاد محمدتقی مصباح یزدی، راهنماشناسی، بخش امامت.

<sup>1.</sup> سوره شوري، آيه ٢٣، «قل لااسئلكم عليه اجراً الا المودّة في القربي.»

استاد شهید مرتضی مطهری، ولاءها و ولایتها، مجموعهٔ آثار، ج ۳، ص ۲۷۱\_۲۷۶.

اول. عصمت، به این معنی که در تبیین وحی و تفصیل تعالیم و احکام الهی عمداً و سهواً خطا نکند.

دوم. علم غیب، به این معنی که برای انجام این وظیفهٔ خطیر، دارای علم خداداد و موهوبی و لدنی باشد.

سوم. منصوص، به این معنی که توسط خداوند به این مقام رفیع، نصب خاص شده، توسط پیامبر عَیَّاللهٔ به مسلمانان معرفی شده باشد. تنها کسانی صلاحیت تصدی منصب رفیع امامت و ولایت را دارند که حائز هر سه شرط یاد شده باشند. ۱

٧. شیعه معتقد است که بعد از پیامبر خدا ﷺ، فاطمهٔ زهرالله امیرالمؤمنین علی بن ابی طالب لایل )، امام حسن علی ، امام حسین علی ، امام محمد باقرعای ، امام محمد باقرعای ، امام محمد تقیعی ، امام محمد کاظم علی ان امام رضاعای ، امام محمد تقیعی این ، امام محمد و امام زمان (عجل الله تعالی فرجه الشریف) معصوم و عالم به علم لدنی و غیب هستند.

در کلام شیعه این ۱۴ نور پاک، دارای ولایت هستند، کیعنی سخنشان در تبیین وحی و تفصیل تعالیم و احکام الهی، مرّ حق محسوب می شود و مرجع معصوم دینی به حساب می آیند. چهارده معصوم پس از قرآن کریم، تنها منابع خطاناپذیر اسلام هستند. به عبارت دیگر قرآن کریم،

معین نشده است. ریاست دنیای مردم به عهدهٔ اهل حل و عقد نهاده شده و از جانب خدا و رسول، کسی به عنوان خلیفهٔ رسولالله ﷺ منصوب نشده است. بحث قضاوت نیز همانند زعامت سیاسی است. ارائهٔ شأن پنجم نیز در کلام سنت مورد بحث قرار نگرفته است. ا

۵. شیعه معتقد است اگرچه با رحلت رسول اکرم ایش وحی منقطع می شود و نبوت ختم می گردد، اما از آنجا که قرآن کریم متکفل خطوط کلی اسلام است و این خطوط کلی نیازمند تبیین و تشریح معصومانه است، به این معنا که چنین تبیین و تشریحی همچون تبیین و تشریح پیامبر مرّ حق باشد، به علاوه اگرچه خداوند تعالیم اسلامی را به طور کامل به پیامبر ابلاغ کرده است و پیامبر نیز این تعالیم آسمانی را به طور کامل تلقی کرده و به گونهٔ کامل ابلاغ کرده است، اما آنچه پیامبر گرفیه بیان فرموده، همهٔ آن چیزی نیست که به عموم مسلمانان ابلاغ کرده است، چراکه ابلاغ عمومی تمام آن تعالیم جهانشمول و زمانشمول محتاج وقوع ظرف زمانی مناسب است، از همین رو جزئیات و تفاصیل بسیاری از احکام الهی در کلمات پیامبر گرفیه فرکر نشده است، لذا از جانب خداوند، کسانی عهده دار تبیین و تشریح معصومانهٔ وحی و تفصیل احکام الهی گشته اند. این افراد منصوب از جانب خداوند که توسط پیامبر گرفیه به مردم معرفی شده اند، می شوند. ۲

۶. از دیدگاه شیعه، شرایط تصدی منصب امامت و ولایت عبارتند از:

ا. شيخ مفيد، اوائل المقالات، مصنفات الشيخ المفيد، ج ٢، ص ٣٩\_٣٩. سيدمرتضى، الشافى فى الامامة. شيخ طوسى، تلخيص الشافى. خواجه نصيرالدين طوسى، تبجريد الاعتقاد، المقصد الخامس فى الامامة، مسئله ٢,٣,۴. علامًه حلّى، نهج الحق و كشف الصدق.

و از معاصرین به عنوان نمونه رجوع کنید به استاد جعفر سبحانی، الالهیات علی هدی الکتاب و السنة و العقل. استاد مصباح یزدی، راهنماشناسی.

۲. از جمله رجوع كنيد به خواجه نصيرالدين طوسى، تجريدالاعتقاد، مقصد پنجم، مسئله ۵ و  $\Lambda$  علامهٔ حلى، كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، ص 79۷.

۱. استاد شهید مرتضی مطهری، امامت و رهبری، ص ۵۰ـ۵۱.

۲. شیخ مفید، اوائل المقالات، مصنفات الشیخ المفید، المجلدالرابع، ص ۳۹، «اتفق اهل الامامة علی انه لابد فی کل زمان من امام موجود یحتج الله عزّوجل به علی عباده المکلفین، و یکون بوجوده تمام المصلحة فی الدین». استاد شهید مرتضی مطهری، امامت و رهبری، بحث امامت و بیان دین بعد از پیامبر(ص)، ص ۶۶ ۸۵ استاد مصباح، راهنماشناسی، بحث امامت.

رسول اکرم ﷺ و عترت طاهره منابع اصیل و خالص و معصوم دین هستند. اسلام از دیدگاه تشیع یعنی قرآن و پیامبر ﷺ و اهل بیت علی الله عمل به وصیت جاوید رسول الله ﷺ در حدیث متواتر ثقلین، امعیت دائمی و تلازم قرآن و عترت است. لذا دین بدون تبیین و تفصیل تعالیم و احکام الهی از سوی کارشناسان معصوم، وحی ناقص است. روز اکمال دین و اتمام نعمت، روزی است که ولایت عترت طاهره در کنار کتاب خدا و رسول اکرم ﷺ به مردم معرفی شده است: «الیوم اکملت لکم دینکم و اتممت علیکم نعمتی.» "

۸. تبیین و تشریح وحی و تفصیل و بیان جزئیات تعالیم و احکام الهی از سوی عترت طاهره پیشا، نه از سنخ نقل و توضیح و تفسیر صحابه و تابعین است، نه از قبیل اجتهاد و استنباط و تفقه مجتهدان و فقیهان و مفسران. بیانات اهل بیت علیهمالسلام، متن دین است، عین حق است و کاملاً منطبق بر واقع، در تبیین و تشریح ائمه بیشا خطا، راه ندارد، این تفاصیل برگرفته و استمرار علم لدنی رسول اکرم بیشا است. حال آن که

بنابراین هرگز صحابه و تابعین یا فقیهان و مجتهدان نمی توانند این وظیفهٔ ائمه علیه الله عهده بگیرند و مسلمانان را ازاهل بیت علیه بی نیاز گردانند. وظیفهٔ عالمان دین، مجتهدان و فقیهان ارجاع فروع به اصول و استنباط و استخراج احکام دین براساس تعالیم ائمه علیه است.

عالمان دین اولاً تنها براساس متن دین (کتاب خدا و بیانات رسول خدا و

اهل بیت) می توانند سخن بگویند و بدون چنین ابتنایی سخنشان یذیرفته

نیست؛ به عبارت دیگر، اعتبار رأی عالم دین (اعم از مفسر و متکلم و فقیه

و محدث و...) به اتكاى رأى او بر منابع اصيل ديني بستكي دارد، حال آن

که این منابع معصوم برای اثبات صحت و دینی بودن خود محتاج استناد به

غير نيستند. ثانياً عالمان دين بر فرض عدالتشان معصوم نيستند و در

برداشت و رأى آنان خطا راه دارد (مُخْطىءٍ)، حال آن كه در بيان و رأى

ائمه عليَكِنا خطا (عمداً و سهواً) راه ندارد. ثالثاً نظر و رأى اهل بيت عليَكِنا يقيناً

دين است، حال أن كه استنباط و اجتهاد علما و فقها بويژه در موارد

اختلافی، براساس ظن (ولو ظن معتبر شرعی) دین است.

۹. نیاز جامعهٔ اسلامی به ولایت اهل بیت ایک نیاز دائمی است و مختص به دوره و زمان خاص نیست. فهم و درک صحیح دین، اقتضا می کند همواره براساس تعالیم کارشناسان معصوم دین به تعالیم و گزاره های دینی بنگریم. اهمیت تعالیم اهل بیت الیه این است که بدون مراجعه به روایات ایشان نمی توان رأی صائب دین را در هیچ مسئله ای ابراز داشت. روش تفسیر قرآن به قرآن از آموزشهای ائمه علیا است. در مباحث اعتقادی اهل بیت ایکی از بسیاری اسرار و ظرایف، پرده برداشته اند. خزئیات اکثر قریب به اتفاق احکام شرعی توسط

۱. رجوع کنید به علامه طباطبایی، قرآن در اسلام، بخش دوم، چگونگی تعلیم قرآن مجید.
 ۲. به عنوان نمونه رجوع کنید به علامهٔ طباطبایی، علی و فلسفهٔ الهی.

ا. قال رسولالله (ص): «ايها الناس انى تارك فيكم الثقلين كتاب الله و عترتى اهل بيتى فتمسكوا بهما لن تضلّوا فان اللطيف الخبير اخبرنى و عهد الى انهما لن يفترقا حتى يردا على الحوض»، جامع احاديث الشيعة، ج ١، ص ٢٩.

رجوع کنید به مقدمهٔ آیت الله العظمی بروجردی بر جامع احادیث الشیعه، ج ۱.

۳. سورهٔ مائده، آیهٔ ۳. در تفسیر و توضیح این آیه رجوع کنید به علامه طباطبایی، المیزان، ج ۵. ص ۱۶۷\_۲۰۱ (چاپ بیروت). و استاد شهید مرتضی مطهری، امامت و رهبری، صفحهٔ ۱۳۷\_۱۱۵.

۴. استاد شهید مرتضی مطهری، امامت و رهبری، ص ۵۲، «امامت نوعی کارشناسی اسلامی می شود، اما یک کارشناسی خیلی بالاتر از حد یک مجتهد. کارشناسی از جانب خدا، و اثمه یعنی افرادی که اسلام شناس هستند البته نه اسلام شناسانی که از روی عقل و فکر خودشان اسلام را شناخته باشند که قهراً جائزالخطا باشند، بلکه افرادی که از یک طریق رمزی و غیبی که بر ما مجهول است، علوم اسلام را از پیامبر گرفتهاند...» و نیز رجوع کنید به ایتالله محمدرضا مظفر، عقایدالامامیه، ص ۷۰.

١٠. ولايت اهل بيت علم القنضا مي كند كه مسلمانان عملاً به ايشان تقرب جو يند. ائمه عليه انسانهاي كامل هستند و «اسوه» و الكوى جاودانه بشری به حساب می آیند. سیره و روش و منش و عملکرد ائمه علیه در شرايط مختلف زماني ـ مكاني همچون بيان ايشان، قابل اعتناست و اعتقاد به ولايت اقتضا ميكند به ايشان تمسك شود. كلاً امام كسي است كه به او اقتدا می شود و به عمل او تأسی می گردد.

تفويض شده است.

ولايت تكويني يعني تصرف و تدبير در خلقت و حيات كائنات. ايجاد موجودات، ناشي از ولايت تكويني است. ولايت تشريعي يعني ولايتي كه قانون به شخص وليّ مي دهد؛ از مهمترين موارد ولايت تشريعي حق قانونگذاری و تصرف و تدبیر در تقنین است. ولایت ذاتی منحصر در ذات احدیت است. خداوند تبارک و تعالی صاحب ولایت تکوینی ذاتی است،

و هر ولايت تشريعي نيز مي بايد با تفويض و اذن شارع ـ يعني خداوند ـ

باشد. خداوند حق تشريع را براي رسول اكرم المُولِيُهُ به رسميت شناخته

است. ائمه عليها اگرچه صاحب حق تشريع شمرده شده اند، اما اين حق را

اعمال نكردهاند و در تبيين و تشريح وحي و تفصيل جزئيات احكام الهي،

١٢. به نظر شيعه، معصومان؛ يعني بيامبر عَلَيْقُهُ و اهل بيت عَلَيْظُ صاحب

مرتبهای از ولایت تکوینی غیری هستند و بر جهان و انسان نفوذ غیبی

دارند و ناظر بر ارواح و نفوس و قلوب هستند و به اذنالله وسائط فیض

الهي هستند. ولايت تكويني يا ولاء تصرف و معنوي، فصل مشترك كلام شیعی و عرفان است. معجزه های صادره از معصومان، مظهر این ولایت

است. زمام هدایت معنوی آدمیان به دست امام الی است. و زمین هرگز از

حجت خدا \_ صاحب ولايت معنوي \_ خالي نمي ماند. يكي از بركات امام

غایب (عج) بهرهمندی جهان از ولایت معنوی ایشان است. ولایت معنوی

از مسایل اعتقادی است اما از ارکان تشیع به حساب نمی آید و از موارد

۱۳. پیامبر ﷺ در عصر خود از جانب خیداونید زعامت سیاسی و

قضاوت در مرافعات مسلمین را به عهده داشته است. شیعه معتقد است

كه پس از رسولاكرم عَيَّالِلهُ، ائمه اطهار عَلَيْكُ به زعامت سياسي و قضاوت از

جانب خداوند منصوب شدهاند و اطاعت از ایشان به عنوان «ولی امر

مسلمین» واجب است. ولایت قضایی و ولایت زعامت از شئون ولایت

همواره مخبر از تشریع خدا و رسول عَیْشِ بودهاند. ا

اختلاف تشيع و تسنن نيز شمرده نمي شود. ٢

تفصیل و بیان جزئیات تعالیم دین بیش از صدبرابر حجم قرآن کریم و فرمایشات رسولاکرم عَلَیْظُهُ است.۲

۱۱. در ولایت دو تقسیم مهم مطرح است. یکی تقسیم ولایت به ولایت ذاتی و ولایت غیری و دیگری تقسیم ولایت به ولایت تکوینی و ولايت تشريعي. ولايت ذاتي، ولايتي است كه از غير ناشي نشده، وليّ، أن را بالذات واجد است و ناشى از نفس خود وليّ مى باشد. ولايت غيرى، ولايتي است كه فرد، بالذات و بنفسه ندارد و از جانب ولي ذاتي به او

ا. رجوع كنيد به آيتالله محمد مؤمن قمى، مقالة ولاية الولى المعصوم (ع)، دومين كنگره جهانی امام رضا(ع)، ۱۳۶۵.

۲. رجوع کنید به استاد شهید مرتضی مطهری، ولاءها و ولایتها، مجموعه آثار، ج ۳، ص ۲۸۴\_۳۰۷ نیز امامت و رهبری، ص ۸۱\_۸۳

۱. روایات ائمه (ع) دربارهٔ فروع فقهی در دو مجموعهٔ ذیل جمع آوری شده است: شيخ حر عاملي، وسايل الشيعه، ٣٠ج (تصحيح مؤسسه آل البيت). محدث نوري، مستدرك وسايل الشيعه، ١٨ج (تصحيح مؤسسه آل البيت).

٢. مجموعه روايات نقل شده از ائمه (ع) مجموعه عظيمي را تشكيل مي دهد، به عنوان مثال رجوع کنید به علامهٔ محمدباقر مجلسی، بحارالانوار، ۱۱۰جلد.

تبيين وحي است. ٢

۱۴. «در مسئلهٔ امامت آنچه در درجهٔ اول اهمیت است، مسئلهٔ جانشینی پیامبر است در توضیح و تبیین و بیان دین منهای وحی.»<sup>۳</sup> اساس مسئله در باب امامت این جنبهٔ معنوی است. «حکومت یکی از شاخههای امامت است ما هرگز نباید چنین اشتباهی را مرتکب شویم که تا مسئلهٔ امامت در شیعه مطرح شد، بگوییم یعنی مسئلهٔ حکومت.» ۴ «بعضی از متكلمين هم گاهي چنين اشتباهي را مرتكب مي شوند. امروز اين اشتباه خیلی تکرار می شود.»<sup>۵</sup> «مسئله حکومت از فروع و یکی از شاخههای خیلی کوچک مسئلهٔ امامت است و این دو را نباید با یکدیگر مخلوط کرد.» واضح است که با وجود مرجع معصوم دینی، حکومت هم خودبه خود از آن اوست. اما غفلت از نكتهٔ اساسى در امامت و ولايت به

 ا. أيتالله محمدرضا مظفر، عقايدالامامية، ص ٧٠، «ولايهمنا من بحث الامامة في هذه العصور اثبات انهم هم الخلفاء الشرعيون و اهل السلطة الالهيه، فان ذلك امر مضى في ذمّة التاريخ و ليس في اثباته مايعيد دورة الزمن من جديد او يعيد الحقوق المسلوبة الى اهلها و انما الذي يهمنا منه ما ذكرنامن لزوم الرجوع اليهم في الاخذ با حكام الله الشرعية و تحصيل ما جاء به الرسول الاكرم(ص) على الوجه الصحيح الذي جاء به.» نيز رجوع كنيد به استاد شهید مرتضی مطهری، امامت و رهبری، ص ۹۲.

عنوان متمم نبوت وكارشناسي معصومانهٔ دين، و تحويل آن به تكليف

حكومت از نظر اسلام، تنزل مسئلهٔ رفیع امامت به مسئلهٔ حكومت دنیوی

۱۵. اختلاف اصلی شیعه و سنی در مسئلهٔ امامت و ولایت، در مورد

پیشوای معصومی است که پس از پیامبر معالم دین را باید از او اخذ کرد و

تبيين و تفصيل او از وحى و احكام الهي، متن دين محسوب مي شود. اين

امر اعتقادی مرز میان دو مذهب است. اما این که خلیفهٔ رسول اکرم چه

كسى بايد باشد؟ آيا از جانب رسول الله نصب شده است يا اين كه توسط

اهل حل و عقد انتخاب مي شود؟ بحثي تاريخي است. ا شيعه معتقد است

كه اميرالمؤمنين على بن ابي طالب التلا برطبق ادلهٔ قطعي از سوى خداوند

به جانشینی پیامبر عَلِیه منصوب شده است، اما اهل سنت معتقدند که

پیامبر تکلیف پس از خود را تعیین نکرده است و مسئله را به انتخاب اهل

حل و عقد سپرده است. این مسئله اگر چه در زمان حضور ائمه معصومین علیم مهمترین مسئلهٔ اجتماعی بوده است، اما در عصر غیبت

اهل بیت علیه است. اهتمام اسلام به امر سیاست و حکومت و حقوق عمومی برای حفظ مواریث معنوی یعنی توحید، معارف الهی و ضوابط اخلاقي و اجتماعي دين است. احكام قضايي و سياسي پيامبر عَيْنَاللهُ و اميرالمؤمنين الثيلا وحي نيست بلكه مبتنى بر مدارك و شواهد و قرائين است. معصومها الله اگرچه به حکم خداوند رهبری سیاسی جامعه را به عهده دارد، اما موظف به مشورت است. در حکم خدا که نمی توان مشورت كرد، بنابراين احكام قضايي و سياسي ايشان غير از ابلاغ وحي يا

آیت الله محمد تقی مصباح یزدی، راهنماشناسی، ص ۴۱۴: «اختلاف در بحث امامت بر سر این نیست که آیا پیامبر جانشین خود را تعیین فرمود یا نه که این یک بحث تاریخی است نه اعتقادی. بلکه آنچه به عنوان یک اصل اعتقادی مطرح است و شیعه آن را یکی از اصول دین می شمارد و پذیرفتن آن را ریشهٔ همهٔ برکات دنیا و آخرت و انکارش را منشاء همهٔ مفاسد اجتماعی میداند این است که خیدا کسی را به عنوان جانشین پیامبر در عهدهداری مقامات آن حضرت جز مقام دریافت وحی نبوت قرار داده است و این کار بر خدا لازم است و جانشینان دارای ملکه عصمت او همچنین دارای علم خداداد هستند.»

١. از جمله رجوع كنيد به سيدمرتضي، الذخيرة في علم الكلام، باب الكلام في الامة، ص ۴۰۹\_۴۲۹. عبدالرزاق لاهيجي، گوهر مراد، مقالهٔ سوم، باب سوم، از صفحهٔ ۴۶۰ به بعد.

۲. رجوع کنید به استاد شهید مرتضی مطهری، امامت و رهبری، ص ۴۷\_۵۱.

٣. پيشين، ص ٧١.

۴. پیشین، ص ۷۰.

۵. پیشین، ص ۷۱.

ع. پیشین، ص ۷۱.

# فصل چهارم

# ولايت فقهي

۱. ولایت از دیرباز در فقه مطرح بوده وقدمتی به قدمت فقه دارد. ولایت شرعی یکی از «فروع فقهی» است، نه از اصول اعتقادی یا از ارکان تشیع.

۲. مباحث فقهی در عامترین تقسیم به عبادات و معاملات تقسیم می شوند. ولایت یکی از «معاملات» (بالمعنی الاعم) است، نه از عبادات. معاملات نیز در کلی ترین تقسیم به عقود، ایقاعات و احکام تقسیم می شوند. اعقد انشاء مبتنی بر رضایت طرفین است از قبیل بیع و نکاح. ایقاع، انشاء یک جانبه است و به رضایت طرف مقابل بستگی ندارد، از قبیل طلاق. «حکم» جعل شرعی است که نه عقد است نه ایقاع. ولایت از «حکام» است نه از عقود و ایقاعات.

۳. فقه، علمی است که در آن از احکام جعل شده توسط شارع بحث می شود. احکام شرعیه بر دو قسم است: احکام تکلیفی و احکام وضعی. احکام تکلیفی یا الزامی هستند یا غیرالزامی. احکام تکلیفی الزامی عبارت است از وجوب و حرمت. احکام تکلیفی غیر الزامی استحباب و کراهت و اباحه است. احکام وضعی آن دسته احکام شرعی هستند که در

۱. برای نمونه مراجعه کنید به شرائع الاسلام، محقق حلی، مقدمّه.

امام معصوم مبسوط الید سالبه به انتفاء موضوع است و از مسائل با ارزش تاریخی به حساب می آید، هرچند زیر پا گذاشتن دیدگاه نبوی در این زمینه خسارات جبران ناپذیری به جهان اسلام وارد کرده است.

ضمناً دربارهٔ تكلیف حكومت در زمان غیبت معصوم در علم كلام بحثی به میان نیامده است و متكلمین نفیاً یا اثباتاً از ولایت فقیه سخن نگفتهاند.

اکنون پس از آشنایی با ابعاد مختلف ولایت کلامی با بصیرت بیشتری می توان به سؤال اصلی بحث پاسخ داد: مراد از ولایت در ولایت فقیه چیست؟ آیا می تواند مراد از آن، ولایت کلامی باشد؟ در این صورت با شرط غیرقابل تفکیک ولایت کلامی یعنی، عصمت چه باید کرد؟ آیا می توان در آثار و لوازم ولایت کلامی قائل به تبعیض شد به این معنی که بعضی را پذیرفت و از بعضی اغماض کرد؟ به علاوه آیا مسئلهٔ ولایت فقیه مسئله ای فقهی یا کلامی است؟ لوازم و آثار کلامی بودن مسئله (علاوه بر این که ولایت در ولایت فقیه به معنای ولایت کلامی است یا نه) چیست؟

۱. رجوع کنید به استاد شهید مرتضی مطهری، **امامت و رهبری**، ص ۸۱

آنها تکلیف نیست (هرچند آثار تکلیفی دارند). طهارت، نجاست، حجیت، قضاوت، نیابت، وصایت، حریت، رقیت، زوجیت، سببیت، شرطیت، مانعیت، صحت و فساد از احکام وضعی محسوب می شوند.  $^{1}$  ولایت یکی از احکام وضعی است $^{7}$  نه از احکام تکلیفی.

۴. وضعیات به طور کلی بر دو قسم از: حکم و حق. حق وضعی سه ویژگی دارد: اول قابل اسقاط است، دوم قابل انتقال است، سوم قابل توریث است (به ارث می رسد). حکم وضعی نه قابل اسقاط است نه قابل انتقال است نه قابل توریث. ملکیت، شفعه، خیار و حضانت از حقوق وضعیه محسوب می شوند. ولایت از احکام است نه از حقوق. ۲

۵. امور بر دو قسماند یا حقیقی و تکوینی هستند یا اعتباری و وضعی. امور اعتباری حقیقتی جز اعتبار معتبر و جعل جاعل و وضع واضع ندارد. اعتباریات یا عقلاییند و یا غیرعقلایی. اعتبارات عقلایی، قراردادهایی

۶. ولایت فقهی (که از آن به ولایت شرعی نیز تعبیر می شود) یعنی تصدی، تصرف و قیام به شئون غیر. این معنی همان معنای چهارم است که در معانی لغوی ولایت گذشت (تصدی امر، تسلط، سیطره، سلطنت و امارت). بنابراین ولایت فقهی معنای جدیدی غیر از معنای لغوی ولایت نیست، پس این واژه حقیقت شرعیه یا حتی حقیقت متشرعیه نیز ندارد. اما مانند بسیاری از واژه های دیگر فقهی در مواردی اخص از معنای لغوی استعمال می شود. به عبارت دیگر «مستعمل فیه» فقهی ولایت، اضیق از «موضوعله» لغوی آن است. دقت و نکته سنجی فقیهان در کاربردهای مختلف فقهی اضافه کردن بعضی قیدها را در مقام استعمال لازم کرده است. نزدیکترین واژه ها به ولایت فقهی عبارتند از سیطره، سلطنت، ملوکیت و استیلا. ولایت و ملکیت با هم قابل مقایسه اند. ملکیت سلطنت ملوکیت و استیلا. ولایت و ملکیت با هم قابل مقایسه اند. ملکیت سلطنت

هستند که از سوی عقلا از حیث عاقل بودنشان به رسمیت شناخته شده

است. این قراردادهای عقلایی مبنای نظم اجتماعی محسوب می شود. اگر در امور اعتباری عقلایی ردع و منعی یا اصلاحی از سوی شارع صادر

نشده باشد، از جمله امور امضایی شرعی محسوب می شود. ولایت از

جمله امور اعتباری است نه حقیقی. ا<sup>ا</sup> ولایت از اعتباریات عقلایی مورد

امضای شرع است. پس ولایت از احکام امضایی است نه تأسیسی، از

احكام تشريعي است نه تكويني.

۱. برای آشنایی با احکام وضعی مراجعه کنید به ملامحمدکاظم خراسانی، کفایة الاصول، بحث استصحاب، طبع مؤسسه آل البیت(ع)، ص ۴۰۲. امام خمینی، الرسائل، ص ۱۱۴، آیتالله سیدابوالقاسم خویی، مصباح الفقاهة، ج ۳، ص ۹.

۲. امام خمینی، کتاب البیع، ج ۱، ص ۳۳و ۲۹. امام خمینی، المکاسب المحرّمة، ج ۲، ص ۱۰۶. امام خمینی الرسائل، ص ۱۱۴. آخوند خراسانی، کفایة الاصول، ص ۴۰۲.

۳. برای آشنایی با بحث حق و حکم رجوع کنید به آیتالله شیخ مرتضی انصاری، المکاسب، اول بحث بیع. آیتالله محمدحسین غروی اصفهانی (کمپانی) تعلیقة علی المکاسب، رسالة الحق، چاپ سنگی، ۱۳۶۳ ق. آیتالله شیخ هادی طهرانی (م ۱۳۲۱ ق) رسالة الحق و الحکم، تصحیح نعمتالله صفری، فصلنامهٔ نامه مفید، شمارهٔ ۴، زمستان ۱۳۷۴ ش. آیتالله سیدمحمد آل بحرالعلوم (م ۱۳۲۶ق) رسالة فی الفرق بین الحق و الحکم، بلغة الفقیه، ج ۱، ص ۱۳\_۲۱.

۴. امام خمينى، كتاب البيع، ج ١، ص ٢٩، «فمثل الولاية و الوصاية و نحوها من الوضعيات المقابلة للحق و الملك و السلطنة...»؛ ج ١، ص ٣٣، «الولاية و التوليه... ليس شيء منها من الحقوق بل هي اعتبارات آخر غيرالحق و المسلك و السلطنة، فالولاية و الوصاية من الاعتبارات المجعولة بذاتها غير مربوطة بالحقّ»، آيتالله سيدمحمدال بحر العلوم، بلغة الفقيه، رسالة في الولايات، ج ٣، ص ٢١١.

<sup>1.</sup> امام خمینی، المكاسب المحرّمة، ج ۲، ص ۱۰۶ «... السلطنة و الخلافة و الولاية من الامور الوضيعة الاعتبارية العقلائية.» امام خمينی، ولايت فقيه، ص ۴۰ (طبع مؤسسه تنظيم و نشر آثار امام)، «ولايت فقيه از امور اعتباری عقلایی است و واقعیتی جز جعل ندارد....» ۲. برای آشنایی با ولایت شرعی از جمله رجوع کنید به آیتالله سیدمحمد آل بحرالعلوم (م ۱۳۲۶ق)، بلغة الفقیه، رسالة فی الولایات، ج ۳، ص ۲۱-۲۹۸. آیتالله سیدمیرعبدالفتاح حسینی مراغی (م ۱۲۵۰ق)، العناوین، عنوان ۷۳، فی الاشارة الی الاولیاء و المولی علیهم اجمالاً فی النفس و المال و بیان مراتبهم فی الولایة.

بر اشیا است و ولایت سلطنت بر اشخاص. آنچنان که تمام شئون شیء تحت مالکیت، در ید مالک است، تمام شئون موّلیٰ علیه نیز در ید تصرف ولی است.

۷. در ولایت فقهی چهار طرف قابل مشاهده است. این جوانب چهارگانه را می توان ارکان ولایت نامید. چراکه بدون این چهار رکن، ولایت شرعی محقق نمی شود. این ارکان عبارتند از:

اول. جاعل ولایت. از آنجا که ولایت حکم وضعی است و هر حکمی محتاج جعل و وضع است، ولایت نیز نیازمند جاعل است. جاعل ولایت، شارع مقدس است.

دوم. وليّ. فسردى كه از جانب جاعل ولايت (شارع) ولايت يعنى تصرف، تصدى و قيام به شئون غير به او تفويض شده «وليّ» نام دارد و جمع آن «اولياء» است.

سوم. مولًىٰ عليه. افرادى كه شرعاً ناتوان از تصدى امور خودشان هستند و تصرف و تصدى و قيام به شئون آنها از جانب شارع به ولى تفويض شده است و تحت ولايت هستند «مولّىٰ عليهم» خوانده مى شوند. چهارم. حوزه ولايت. محدودهاى كه مولّىٰ عليهم در آن فاقد اهليت تصرف است و ولى از جانب شارع حق تصرف و تدبير امور مولّىٰ عليهم را

۸. فلسفهٔ جعل ولایت. از آنجا که شارع مقدس حکیم است، تمامی افعال و تشریعات او مبتنی بر حکمت بالغه است. هم کائنات و هم دین بر طبق «نظام احسن» طراحی و تدبیر شدهاند. جعل ولایت نیز لازمهٔ نظام

احسن است و بدون آن جامعهٔ انسانی سامان نمی یابد. از آنجا که در جامعه افرادی هستند که قادر به تصدی و ادارهٔ امور خود نیستند و صلاحیت تدبیر شئون خود را ندارند، و در مقابل در موارد ضعف و نقصان و عدم اهلیت افراد یاد شده، افرادی یافت می شوند که دارای توانایی اداره و تدبیر امور ایشان هستند، شارع حکیم، آن افراد ناتوان، ضعیف و محجور را تحت ولایت، تدبیر و سرپرستی این افراد توانا و مدبر قرار می دهد. به عبارت دیگر نقصان، ضعف و عدم اهلیت یکی را با توانایی، تدبیر و ولایت دیگری جبران می نماید. اجعل ولایت لازمهٔ نظم مطلوب اجتماعی است.

## ٩. لوازم ولايت

اول. در حوزهٔ ولایت، عدم تساوی حاکم است، یعنی همهٔ افراد در آن حوزه در بعضی از شئون یا در تمامی شئون همسان نیستند. اعتقاد به «برابری» انسانها در تمامی شئون (یا بعضی شئون) با اندیشهٔ ولایت شرعی در تضاد است.

دوم. لازمهٔ عدم برابری انسانها در حوزهٔ ولایت، وجود افرادی است که در شأنی از شئون یا در تمامی شئون انسانی دارای نوعی امتیاز، توانمندی و قابلیت معتبر شرعی باشند، و علاوه بر تصدی امور خودشان، توانایی تصدی و تدبیر امور غیر را نیز دارا هستند. لازمهٔ تحقق ولایت فقهی، به رسمیت شناختن حق ویژه و امتیاز شرعی اولیاست.

سوم. لازمهٔ دیگر عدم برابری انسانها در حوزهٔ ولایت، وجود افرادی است که در شأنی از شئون خود یا در تمام شئونشان ناتوان از تصدی امور خود و فاقد اهلیت تدبیر هستند و به نحوی از انحاء در ادارهٔ امور خود

ا. از جمله رجوع كنيد به آيتالله سيدمحمد آل بحرالعلوم، بلغةالفقيه، رسالة في الولايات،
 ج ٣، ص ٢١١.

ا. نكات یاد شده اعم از اركان، لوازم و احكام ولایت با تأمل در موارد مختلف ولایتهای فقهی بدست آمدهاند، و وجه صحت آنها از صدق تطبیق آنها بر ولایتهای مختلف شرعی آشكار می شود.

محجور محسوب می شوند. بنابراین لازمهٔ غیرقابل انفکاک ولایت فقهی، محجوریت است. مولّی علیهم کسانی هستند که در حوزهٔ ولایت شرعاً محجور هستند. اگر مولّیٰ علیهم رشید بودند و شرعاً قادر بر تصدی امور خود بودند تحت ولایت قرار نمی گرفتند. ا

## ١٠. احكام ولايت

اول. ولایت از سوی شارع جعل می شود، و نصب و عزل ولی به دست جاعل است. مولی علیه هرگز در نصب و عزل ولی شرعی خود دخالت ندارد. چرا که مولی علیه در حوزهٔ ولایت محجور است. و نصب و عزل اولیای شرعی فراتر از صلاحیت مولی علیهم است. سپردن نصب و عزل اولیاء شرعی به دست مولی علیهم خروج از عنوان شرعی مولی علیه است.

دوم. مولّی علیهم حق دخالت در اِعمال ولایت یا نظارت بر اَعمال ولی شرعی را ندارند. مشارکت در تدبیر و نظارت بر عملکرد، لازمهٔ رشید بودن و ذی حق بودن است، و مولی علیهم در حوزهٔ ولایت از سوی شارع فاقد اهلیّت تصرف در امور خود شناخته شده است. ۲

سوم. ولى فرد است نه نهاد. به عبارت ديگر ولى شخص حقيقى است نه شخصيت حقوقى. ولايت شرعى حكمى است كه از جانب شارع بر اشخاص داراى عنوان و شرايط خاص جعل شده است. مولّىٰ عليهم نيز اشخاص هستند نه جامعه و مجتمع اعتبارى. به عبارت ديگر تحت ولايت، تكتك افراد هستند. چراكه تكليف اطاعت مولى عليهم از ولى

شرعی نمی تواند متوجه یک امر اعتباری شود.

۱۱. در فقه شیعه تا قرن سیزده باب مستقلی به ولایت اختصاص داده نشده بود. اما در ابواب مختلف فقهی، مسائل ولایت شرعی و احکام مختلف آن مورد بحث قرار گرفته بود. در یکی دو قرن اخیر که از جانب فقیهان به «قواعد فقهی» عنایت بیشتری مبذول شده، ولایت شرعی نیز به طور عمومی و کلی و به عنوان یکی از قواعد فقهی مورد بحث قرار گرفته است. العناوین و بلغة الفقیه از نخستین کتب فقهی در دو قرن اخیر هستند که به طور مستقل به بحث از احکام ولایت شرعی پرداخته اند. ا

۱۲. در ابواب مختلف فقهی، ولایتهای شرعی ذیل اثبات شده است. اول. اولیاء میت، وارثان نسبی یا سببی وی هستند و ولایتشان به ترتیب طبقات ارث میباشد. به این معنی که با بودن طبقهٔ اعلی، طبقهٔ اسفل فاقد ولایت است. اولیاء میت در قیام به امور میت از قبیل غسل، کفن، دفن، و صلوة میت، «ولایت» دارند و مزاحمت با آنان جایز نیست. اگر دیگران بخواهند به این امور اقدام نمایند، لازم است از ایشان اجازه بگیرند. حتی وصیّ میّت جهت انجام این امور می باید از اولیای میّت استیذان نماید. "

از جمله رجوع كنيد به آيتالله سيدكاظم حسينى حائرى، اساس الحكومة الاسلامية «...الولاية في حدود تكميل نقص المولى عليه و علاج قصوره» و نيز الامامة و قيادة المجتمع، ص ٢١٣.
 ٢. از جمله رجوع كنيد به آيتالله محمدمؤمن قمى، كلمات سديدة في مسائل جديدة، ص ٢٢، «حكم الولاية و مقتضاها ان لاخيرة لاحد اذا قضى الولى في دائرة ولايته شيئاً بل يجب اتباعه و ينفذ هذا القضاء على جميع من تحت الولاية.»

۲. درگــزارش ولایــتهای مـختلف شــرعی ســه مــنبع را مــدُنظر قــرار دادهایــم: آیتالله ســیدمحمدکاظم طـباطبایی یــزدی، العــروة الوثـقی (تـهران، ۱۳۹۹ق). امـام خـمینی، تحریرالوسیلة (چاپ اسماعیلیان، قم). آیتالله سیدابولقاسم خویی، تقریرات فـی شــرح العروة الوثقی، التنقیح، المستند...، مصباح الفقاهة و نیز مبانی تکلمة المنهاج. در موارد اختلافی، نظر امام خمینی قدسسره را در متن منعکس کردهایم.

٣. سيد يزدى، العروة الوثقى، كتاب الطهارة، احكام الاموات، فصل في مراتب الاولياء، ج ١، ص ١٩٠ ص ٣٧٣\_ ١٨٠. امام خميني، تحريرالوسيله، القول في غسل الميّت، مسألة ٢، ج ١، ص ١٩٠ اَيتالله خويي، التنفيح في شرح العروة الوثقى، كتاب الطهارة، ج ٨.

مصلحت مولّی علیهم است و در او امانت و وثاقت شرط است. بنابراین قیمومت یکی از ولایتهای شرعی است. ا

ششم. واقف می تواند فردی را به عنوان «تولیت» وقف و فرد دیگری را به عنوان «ناظر» وقف نصب نماید. در متولی و ناظر وقف، امانت و کفایت شرط است. بر متولی واجب نیست تولی وقف را بپذیرد. بدون قبول وی، وقف در حکم اوقاف بدون متولی منصوب قلمداد می شود. قلمرو اختیارات متولی وقف، توسط واقف مشخص می شود. در صورت عدم تعیین قلمرو اختیارات متولی وقف از سوی واقف، به روال متعارف عمل می شود. متولی وقف حق تفویض تولیت را به غیر ندارد، اما می تواند وکیل بگیرد و مباشرتاً امور وقف را انجام ندهد. واقف می تواند برای حسن ادارهٔ وقف ناظر قرار بدهد. نظارت بر وقف براساس تعیین شده از سوی واقف استطلاعی یا استصوابی خواهد بود. در نظارت استطلاعی متولی در تصرفاتش مستقل است و اذن ناظر در صحت و نفوذ آن معتبر نیست، تنها اطلاعش لازم است. اما در نظارت استصوابی تصرف متولی بیون اذن و تصویب ناظر جایز نیست. ۲

هفتم. ولایت حاکم. در صورت فقدان پدر، جد پدری و قیم کودکان، سفیهان و دیوانگان، و بهطور کلی هرآنچه شرعاً نیازمند ولایت است، و ولیّ خاصی ندارد و شارع مقدس در هیچ شرایطی راضی به ترک آنها نیست، یعنی در «امور حسبیه»، فقیه عادل مجاز به تصرف است. بعضی از فقیهان، این جواز تصرف را ناشی از «ولایت فقیه» می دانند. و بعضی

۱. سیدیزدی، العسروة الوثسقی، کتاب الوصیة، ج ۲، ص ۸۹۲۸ امام خصینی، تحریرالوسیلة، ج ۲، ص ۱۰۵۸ ۱۰۵ آیتالله خویی، مستند العروة الوثقی، کتاب الوصیة (انتهای ج دوم کتاب النکاح).

دوم. پسر بزرگتر در ادا کردن نماز و روزه های فوت شدهٔ پدر مرحومش «ولایت» دارد و قضای آنها بالمباشرة یا بالتسبیب بر عهدهٔ وی است. ا

سوم. پدر و جد پدری اولیاء فرزندان صغیر، سفیه و مجنون خود هستند، که در مال و نفس ایشان جواز تصرف دارند. هر یک از پدر و جد پدری در ولایت استقلال دارند و در صورت تزاحم، اعمال ولایت اسبق مقدم است. در نافذ بودن تصرفات پدر و جد پدری مصلحت مولّیٰ علیهم شرط نیست، بلکه عدم مفسده کافی است (هرچند احتیاط در رعایت مصلحت ایشان است) در ولایت پدر و جد پدری عدالت ایشان لازم نیست. اولیاءِ می توانند بچه ها را به کار بگمارند، در اموالشان به تجارت بپردازند و آنها را به ازدواج کسی که صلاح می دانند درآورند. در هیچ یک از امور یاد شده اذن اطفال معتبر نیست.

چهارم. وارثان مقتول بر طبق طبقات ارث، اولیاء خون مقتول هستند. ولیّ دم در قصاص یا اخذ دیه یا عفو جانی «ولایت» دارد.  $^{\text{T}}$ 

پنجم. وصی (موصی الیه) که از سوی موصی (وصیتکننده) نصب شده است، در حدود تعیین شده در متن وصیتنامه «ولایت» دارد. وصی اطفال که از سوی پدریا جد پدری نصب شده است، «قیم» نام دارد، و بر اطفال (یا سفیهان و مجنونان) «قیمومت» دارد. اختیارات «قیم» همان اختیارات «ولی» است، با این تفاوت که صحت تصرفات وی منوط به

۲. امام خمینی، تحریرالوسیلة، الوقف و اخواته، ج ۲، ص ۷۰، ۹۳ و ۸۴

٣. از جمله امام خميني، كتاب البيع، ج ٢، ص ٤٥٩. امام خميني، تحريرالوسيلة، القول في

ا. سيديزدى، العروة الوثقى، كتاب الصلوة، فصل فى قضاء الولى، ج ١، ص ٧٥. امام خمينى،
 تحريرالوسيلة، القول فى صلوة القضاء، مسئله ١٤، ج ١، ص ٢٢٧. آيت الله خويى، المستند فى شرح العروة الوثقى، كتاب الصلوة، ج ٢.

۲. امام خمینی، تحریرالوسیلة، القول فی شروط المتعاقدین، مسأله ۱۸، ج ۱، ص ۵۱۴. امام خمینی، کتاب البیع، بحث اولیاء العقد، ج ۲، ص ۴۳۵\_۴۵۹. آیتالله خویی، مصباح الفقاهة، بحث اولیاء عقد، ج ۵، ص ۱۱\_۳۴.

٣. امام خمينى، تحريرالوسيلة، القول فى كيفية الاستيفاد، مسأله ١، ج ٢، ص ٥٣٣. آيتالله خويى، مبانى تكلمة المنهاج، ج ٢، ص ١٣٣.

اما مرد بر همسر خود ولایت ندارد. از سوی دیگر چون بین عبید و اماء و مولی رابطهٔ مالکیت برقرار است و مالکیت رابطهای بالاتر از ولایت است، لذا این مورد را نیز در زمرهٔ اقسام ولایت ذکر نکردیم.

18. تقسیمات مختلف ولایتهای شرعی. ولایتهای شرعی از حیثیتهای مختلف قابل تقسیم است:

اول. ولایت شرعی، یا قهری است یا اختیاری. در هر دو قسم ولایت، رضایت مولّی علیهم شرط نیست. اما در ولایت قهری، رضایت ولی هم شرط نیست. ولایت پدر و جد پدری، اولیاء میت، اولیاء دم، ولایت ولد اکبر در فوائت والد، و ولایت فقیه، موارد مختلف ولایت قهری هستند که نه رضایت ولی شرط است نه رضایت مولّی علیهم. در ولایت قهری، اولیاء نه در آغاز مجاز به عدم پذیرش ولایت هستند، نه در میانهٔ کار حق استعفا دارند. ا

اما در ولایت اختیاری، پذیرش و اختیار ولی (نه پذیرش مولّیٰ علیهم) لازم است. این گونه ولایت که غالباً تولیت نامیده می شود \_ از جانب یکی از مسلمانان جعل می شود. وصایت و وقف از مصادیق ولایتهای اختیاری محسوب می شوند.

دوم. ولایت نسبت به مولّی علیهم یا خاصه است یا عامه. در ولایت خاصه، ولایت به مولّی علیهم خاصی منحصر است. اما در ولایت عامه، ولایت از حیث مولّی علیهم عمومیت دارد. همهٔ اقسام هفتگانهٔ ولایت،

دیگر فقیهان را حتی در امور حسبیه فاقد ولایت شرعی دانسته، تنها به عنوان قدر متیقن، مجاز به تصرف می دانند. اعمال ولایت یا جواز تصرف فقیه منوط به غبطه و صلاح مولّی علیهم یا محجورین است. در صورت فقدان فقیه عادل، مؤمنان عادل امور حسبیه را متکفل می شوند. مؤمنان عادل ولایت ندارند. اولین جایی که در فقه بلکه در تمامی علوم اسلامی واژهٔ «ولایت فقیه» استعمال شده، بحث امور حسبیه به معنای یاد شده (بویژه ولایت بر غیّب و قصّر) است. اگرچه جواز تصرف فقیه در امور حسبیه اجماعی است اما این که این تصرف ناشی از ولایت فقیه باشد اجماعی نیست. مراد از ولایت فقیه در امور حسبیه، ولایت شرعی و فقهی است و لازمهٔ لاینفک آن محجوریت مولی علیهم است.

لازم به ذکر است که در فقه شیعه زن از حیث زن بودنش مولّی علیه شناخته نشده است. اگرچه در ازدواج باکرهٔ رشیده بنابر احتیاط، اذن پدر (یا جد پدری) لازم است، اما نکاح بدون اذن خود دختر قطعاً صحیح نیست، "بعلاوه اگرچه اطاعت زن از شوهر در امور زناشویی لازم است،

 <sup>→</sup> خمینی، تحریرالوسیله، فصل فی اولیاء العقد، مسئلهٔ ۲، ج ۲، ص ۲۵۴. آیت الله خویی،
 مستند العروة الوثقی، کتاب النکاح، ج ۲.

رجوع كنيد به آيتالله سيدمحمد آل بحر العلوم، بلغة الفقيه، رسالة في الولايات، ج ٣، ص ٢١٢.

 <sup>→</sup> شرائط المتعاقدين، مسأله ٢٠.

<sup>1.</sup> آخوند ملامحمدکاظم خراسانی (م ۱۳۲۹ق)، حاشیه کتاب المکاسب (تهران، ۱۴۰۶ق)، ص ۱۹۶. آیتالله سیدمحسن طباطبایی حکیم (م ۱۳۹۰ق) نهج الفقاهة، تعلیق علی کتاب البیع من مکاسب الشیخ الانصاری، ص ۱۳۰۰ آیتالله سیداحمد خوانساری، جامع المدارک فسی شسرح المختصر المنافع، (تهران، ۱۴۰۵ق، چاپ دوم)، ج ۱۳، ص ۱۰۰ آیتالله سیدابوالقاسم موسوی خوبی، مصباح الفقاهة، تقریر ابحاث به قلم آیتالله محمدعلی توحیدی (قم، ۱۳۶۸ش)، ج ۵، ص ۵۲ آیتالله خوبی، التنقیح فی شرح العروة الوثقی، الاجتهاد و التقلید، تقریرات ابحاث به قلم آیتالله میرزاعلی غروی تبریزی، (قم، ۱۴۱۰ق، چاپ سوم)، ص ۴۲۴.

۲. امام خمینی، کتاب البیع، ج ۲، ص ۵۰۸. آیتالله خویی، مصباح الفقاهه، ج ۵، ص ۵۳. امام خمینی در تحریرالوسیلة، ج ۱، ص ۵۱۵، مسئلهٔ ۲۰ قائل به ولایت عدول مؤمنین شده است.

٣. سيد يزدى، العروة الوثقى، كتاب النكاح، بحث اولياء العقد، ج ٢، ص ٨٥٤\_ ٨٧٨ امام

عمل می شود و متولی در حد متعارف بر همهٔ شئون مولی علیه ولایت دارد.  $^{1}$  (اصطلاح ولایت مطلقه و مقیده در ولایتهای اختیاری با اصطلاح مطلقه و مقیده در ولایت فقیه که ولایتی قهری است متفاوت است. شرح تفصیلی اصطلاح اخیر در جای خود خواهد آمد.)

پنجم. ولایت یا استقلالیه است یا اذنیه. در ولایت استقلالیه، ولی در اعمال ولایت مستقل است و اعمال ولایت او منوط به تصویب و رضایت و اذن کسی نیست. مانند ولایت پدر و جد پدری بر امور کودکان و ولایت فقیه در امور حسبیه. در ولایت اذنیه اعمال ولایت منوط به تصویب و رضایت غیر است. تولیت وقف در صورت پیشبینی نظارت استصوابی در متن وقفنامه، از مصادیق ولایت اذنیه به حساب می آید. ۲

ششم. ولایت یا برای اولیاء متعدد، جعل شده است به نحوی که هر یک بالاستقلال اعمال ولایت میکنند و در صورت تزاحم تقدم با اعمال ولایت اسبق است، یا این که ولی واحد است. در ولایت پدر و جد پدری، اولیاء دم و اولیاء میت ممکن است اولیاء متعدد باشند. در ولایت ولد ذکور اکبر، وقف، وصایت و قیمومت غالباً ولی واحد است در ولایت فقیه بر امور حسبیه غالباً اولیاء متعدد است.

هفتم. ولایت شرعی یا بر امور اموات است یا بر شئون احیاء. ولایت اولیاء میت، ولایت اولیاء دم، و ولایت ولد ذکور اکبر از قسم اول (ولایت بر امور اموات) است. ولایت پدر و جد پدری و قیمومت از قسم اخیر (ولایت بر شئون احیاء) است. ولایت فقیه در امور حسبیه هر دو قسم را

ولایت خاصه هستند. پدر و جد پدری تنها نسبت به فرزندان صغیریا مجنون یا سفیه خود ولایت دارند. اولیاء دم تنها بر جانی، ولایت دارند. حتی ولایت فقیه در امور حسبیه نیز از این حیث، خاصه است. ولایت فقیه در خارج از امور حسبیه در صورت اثبات، عامه است، یعنی همهٔ مردم فارغ از نوع دین و مذهب و جنس و نژاد و رنگ و ملیت را شامل می شود. یعنی همگان تحت ولایت شرعی فقیهان عادل هستند و مولی علیهم ایشان محسوب می شوند. ا

سوم. ولایت نسبت به شئون مولی علیهم یا خاصه است یا عامه. (بنابراین ولایت خاصه و عامه دو اصطلاح دارد) اگر ولایت همهٔ شئون مولی علیهم را شامل شود، ولایت عامه است و اگر ولایت مختص به شأن خاصی از شئون مولی علیهم باشد، ولایت خاصه خواهد بود. ولایت ولداکبر خاصه است زیرا تنها شامل نماز و روزه فائتهٔ میت می گردد و دیگر شئون او را شامل نمی شود. ولایت پدر و جد پدری بر فرزندان صغیر، سفیه و مجنون، عامه است زیرا همهٔ شئون ایشان را شامل می شود. ولایت فقیه در امور حسبیه نیز عامه است.

چهارم. ولایت یا مطلقه است یا مقیده. در ولایتهای اختیاری از قبیل وقف و قیم بر اولاد مشخص وقف و قیم بر اولاد مشخص باشد، ولایت مقیده خواهد بود، (ولایت مقیده می تواند از حیث شئون مولی علیهم خاصه یا عامه باشد) مثل ولایت قیم بر تحصیل اولاد یا ولایت بر همهٔ شئون اولاد، و یا تولی بر همهٔ شئون وقف یا بر شأن خاصی. در صورتی که در وقف یا وصیت حد و مرز قیمومت و تولیت مشخص نشد، باشد، ولایت مطلقه خواهد بو د. در ولایت مطلقه بر حسب متعارف

۱. رجوع کنید به امام خمینی، تحریرالوسیله، الوقف و اخواتها، ج ۲، ص ۸۴

۲. رجوع كنيد به آيتالله آل بحرالعلوم، بلغة الفقيه، رسالة في الولايات، ج ٣، ص ٢١٣. و شيخ انصاري، المكاسب، اوائل بحث ولايت فقيه، ص ١٥٣ (چاپ سنگي). ما در تقسيم شيخ اعظم تصرف كرده، آن را توسعه داده ايم. ضمناً بقية تقسيمات ولايت شرعي را از تأمل و مقايسه موارد مختلف با يكديگر به دست آورده ايم.

رجوع كنيد به آيتالله آل بحر العلوم، بلغة الفقيه، رسالة في الولايات، ج ٣، ص ٢١٢.
 رجوع كنيد به آيتالله آل بحر العلوم، بلغة الفقيه، رسالة في الولايات، ج ٣، ص ٢١٢.

شامل می شود. یعنی امور حسبیه می تواند هم امور اموات و هم شئون احیاء را دربرگیرد.

هشتم. ولایت شرعی از حیث دوام بر دو قسم است یا دائمی است یا موقت. مراد از ولایت دائمی بقاء ولایت در طول حیات مولی علیه است. در ولایت دائمی مولی علیهم هرگز به اهلیت تدبیر در امور خود نائل نمی شوند و هیچگاه رشید نمی گردند، مانند ولایت پدر و جد پدری بر فرزندان سفیه و دیوانهم. مراد از ولایت موقت، اتمام ولایت با رشید شدن مولی علیهم است. مثلاً کودکان تنها تا سن بلوغ مولی علیهم هستند و با رشید شدن از تحت ولایت و قیمومت خارج شده عهده دار تصدی امور خویش می شوند.

نهم. ولايت يا بر اشخاص است يا بر اشياء. ولايت بر اشياء تولى نام دارد و تنها در وقف متصور است. بقيهٔ انواع ولايت، ولايت بر اشخاص است. ولايت فقيه در امور حسبيه هم بر اشخاص است هم بر اشياء.

۱۴. به لحاظ فقهی اصل، عدم ولایت است. یعنی قاعده بر این است که هیچکس بر دیگری ولایت ندارد و هرکس متصدی امور خود است و دیگران حق دخالت در سرنوشت و شئون او را ندارند. هر فردی در چهارچوب عقل و شرع متصدی امور مرتبط به خود است. این که چگونه در اموال خود تصرف کند، با چه کسی ازدواج نماید یا اصولاً ازدواج کند یا نه، چه شغلی پیشه کند، چه ملیتی را اختیار کند، چه مشی سیاسی را در پیش گیرد، چه لباسی با چه رنگی بپوشد، کجا زندگی کند، چگونه رفتار کند، اینها همه در حیطهٔ اختیارات خود فرد است و البته نسبت به عملکرد خود در برابر خداوند مسئول و در قیامت پاسخگو است. این که در هر یک از امور یاد شده دیگری بتواند متصدی امور انسان شود و بر او ولایت پیدا کند، محتاج دلیل معتبر شرعی است. یعنی تنها در جایی خلاف این

اصل عمل می شود که شارع مقدس، فرد را در آن مورد ممنوع از تصدی شئون خود تشخیص داده باشد. فایدهٔ تأسیس اصل این است که در مواردی که دلیل قاصر باشد و در تحقق ولایت در آن مورد شک داشته باشیم، با تمسک به این اصل درمی یابیم که ولایت، محقق نشده است.

بنابراین، اصل، عدم محجوریت انسانهاست، یعنی همهٔ آدمیان حاکم بر سرنوشت خویش هستند و این محجوریت است که دلیل معتبر می خواهد نه این که رشید بودن محتاج اثبات باشد.

نخستین فقیهی که اصل عدم ولایت را مطرح کرده است، مرحوم آیتالله شیخ جعفر کاشف الغطاء فقیه بزرگ آغاز عصر قاجاری است. پس از وی این اصل همواره مورد تمسک فقیهان بوده است. ا

انواع هفتگانهٔ ولایت (که در بند ۱۲ برشمردیم) قطعاً از تحت این اصل خارج شده است، چون دلیل معتبر فقهی بر تکتک این موارد اقامه شده است. ولایت فقیه فراتر از امور حسبیه (که از آن به ولایت سیاسی فقیه یا ولایت عامه فقیه یا ولایت مطلقهٔ فقیه تعبیر می شود) مورد بحث است، در صورتی که ادلهٔ عقلی یا ادلهٔ نقلی (قرآنی، روایی، اجماعی) را در این زمینه تمام یافتیم، ولایت فقیهان عادل در حوزهٔ امور عمومی از اصل عدم ولایت خارج خواهد شد و اگر ادلهٔ مورد نظر از اثبات مسئله عاجز باشند، به اصل عدم ولایت تمسک می شود.

\* \* \*

با توجه به نکات فوق، بصیرت بیشتری برای پاسخگویی به سؤالات اصلی بحث را خواهیم یافت: مراد از ولایت در نظریه ولایت انتصابی

شیخ جعفر، کشف الغطاء عن مبهمات الشریعة الغراء، ص ۳۷ (چاپ سنگی). شیخ اعظم انصاری، المکاسب، ص ۱۵۳ (چاپ سنگی). امام خمینی، تهذیب الاصول، تقریر ابحاث به قلم ایتالله شیخ جعفر سبحانی، ج ۳، ص ۱۴۴.

۵۹ حکومت ولایی

## فصل ينجم

# ولايت در قرآن

النبى الله المؤمنين مِنْ اَنفُسِهِم النبي الله المؤمنين مِنْ الفُسِهِم النبي المؤلف ا

قرآن کریم سنگ اول بنای تفکر و معارف اسلامی است. در علوم اسلامی، ناسازگاری هر مسئله و اندیشهای با مبانی قرآنی، آن مسئله و اندیشه را بیاعتبار میکند. در سنت عترت طاهره پی «لزوم عرضه بر قرآن» به عنوان قاعدهٔ عمومی اعتبار روایات مطرح شده است. قاعدهٔ «لزوم عرضه بر قرآن» در حوزهٔ روایات و احادیث منحصر نمی شود. این قاعده ملاک اعتبار تمامی مسائل علوم و معارف اسلامی است. آنچه با مبانی و اصول قرآنی معارض است، هرگز در سرای اندیشهٔ اسلامی بار عام نمی یابد و اگر ندانسته مسئلهای ناسازگار با محورهای قرآنی در علوم اسلامی، اذن دخول یافته باشد با اصل اصیل «لزوم عرضه بر قرآن» پالایش می شود. علوم و معارف اسلامی به میزان رعایت اصول و ضوابط قرآنی و به مقداری که از قاعدهٔ تدبر قرآنی بهره برده باشند، از اعتبار، قرآنی و به مقداری که از قاعدهٔ تدبر قرآنی بهره برده باشند، از اعتبار،

مطلقهٔ فقیه یا حکومت ولایی چیست؟ آیا فقیه در نظریه حکومت ولایی ولایت شرعی دارد یا نه؟ آیا می توان گفت مراد از ولایت در نظریه یاد شده ولایت کلامی یا عرفانی است؟ اصولاً مسئله ولایت فقیه فقهی است یا کلامی؟ ادلهٔ ولایت فقیه در مقام اثبات ولایت شرعی فقیه هستند یا در مقام اثبات ولایت فقیه و ولایت فقهی مقام اثبات ولایت نقیه و ولایت فقهی سنخیت نیست؟

ا. رجوع كنيد به اصول كافي، كتاب فضل العلم، باب الاخذ بالسنة و شواهد الكتاب،
 احاديث ١ تاع، ج ١، ص ٩٩.

۶۰ حکومت ولایی

اصالت و بالندگی برخوردارند. شیوههای تدبر و رجوع و استفاده از تعالیم حیات بخش قرآن را وامدار کارشناسان معصوم وحی \_ ائمه المهالی هستیم.

با توجه به طرح گستردهٔ مسئلهٔ ولایت در علوم اسلامی از قبیل عرفان، کلام و فقه، و تفاوت منظر جدی عارفان، متکلمان و فقیهان در بیان مراد اصطلاحی ولایت، برای درک صحیح تر معنای ولایت و احکام آن به قرآن کریم مراجعه میکنیم و میکوشیم به سؤالاتی از این قبیل پاسخ دهیم: در قرآن کریم، ولایت به چه معنا یا به چه معانیی استعمال شده است؟ قرآن کریم ولایت چه کسی یا چه کسانی را به رسمیت شناخته است؟ آیا در عصر غیبت معصوم، ولایت بر حوزهٔ عمومی، مستند قرآنی دارد؟

۱. در قرآن کریم ۲۳۳ بار مشتقات مختلف ماده «ولی» استعمال شده است. خانوادهٔ ولایت از کلمات کثیرالاستعمال قرآنی محسوب می شوند. از این تعداد، ۱۱۰بار به صورت فعل (ماضی، مضارع و امر) و ۱۲۳ بار به صورت اسم در قرآن به کار رفته است. افعال قرآنی خانوادهٔ ولایت به جز یک مورد ثلاثی مجرد ۱، همگی در قالب ابواب ثلاثی مزید (۳۰ مورد از باب تفعیل و ۷۹ مورد از باب تفعّل) استعمال شدهاند. اما اسمهای قرآنی خانوادهٔ ولایت جز یک مورد ثلاثی مزید (مُولًی) ۲ همگی در قالب ثلاثی مجرد (صفت مشبهه، صفت افعل، مصدر، مصدر میمی، اسم فاعل) به کار رفتهاند. این اسماء عبارتند از: ولی (۸۶ مورد)، مَوْلیٰ (۱۲ مورد)، وَلایت (به فتح واو، ۲ مورد)، والی ۱۳ (۱ مورد) (در قالب مفرد، جمع و مضاف). واژهٔ واو، ۲ مورد)، والی ۱۳ (۱ مورد) (در قالب مفرد، جمع و مضاف). واژهٔ

۲. نزدیک به نیمی از استعمالات قرآنی واژههای خانوادهٔ ولایت به معنای لغوی به کار رفته اند و به دور از اصطلاحات فنی عرفانی، کلامی، و فقهی ولایت هستند. اکثر قریب به اتفاق افعال این ماده و تعداد اندکی از اسماء مشتق از آن از این قبیل هستند. به عنوان مثال می توان از پراستعمالترین فعل قرآنی این خانواده یعنی تَولِّی (باب تفعّل) به معنای اعراض کردن، دور شدن و سر باز زدن، و پس از آن از وَلِّی (باب تفعیل) به معنای برگردانیدن و منصرف کردن یاد کرد. بنابراین بحث فنی ولایت در قرآن بر حدود ۱۲۰ واژه از این خانواده که غالباً اسم هستند متمرکز می شود. لازم به ذکر است که گاهی مفاد بحث ولایت بدون استعمال الفاظ آن از این خانواده، در قرآن آمده است. این موارد نیز به بحث اضافه شده تا سیمای کامل ولایت قرآنی در حدّ وسع بشری ترسیم شود.

ولايت (به كسر واو) در قرآن كريم مطلقاً استعمال نشده است.

۳. براساس موارد استعمال قرآنی، مراد از ولایت نحوهای نزدیکی بدون فاصله بین دو شیء است که موجب نوعی حق تصرف و مالکیت تدبیر در غیر می شود. در ولایت، نوعی اولیٰ و احق بودن به غیر از خود او نهفته است. در واقع ولایت باعث رفع موانع و حجابها بین ولی و مولی میگردد. حیثیت قرب و اولویت می تواند از حیث مودّت و محبت و جاذبه روحی باشد به گونهای که ولی، محبوب محسوب می شود و «ولایت محبت» شکل میگیرد، یا از حیث نصرت و یاری باشد، آن گونه که امری مانع از دفاع ناصر از منصور، متصور نباشد، «ولایت نصرت»؛ یا از حیث تدبیر و تصرف در غیر باشد، «ولایت تدبیری»، یا از حیث نسب

ا. از قبیل «فاذا الذی بینک و بینه عداوة كانه ولئ حمیم»، سورهٔ فصلت، آیهٔ ۳۴.

برای مثال، «عبس و تولی ان جاءه الاعمی»، سورهٔ عبس، آیهٔ ۱.

براى مثال، «ما وليُّهم عن قبلتهم التي كانوا عليها»، سورة بقره، آية ١٤٢.

 <sup>«</sup>يا ايها الذين آمنوا قاتلوا الذين يلونكم من الكفار»، سورة توبه، آية ١٢٣.

 <sup>«</sup>ولكل وجهة هو مولّيها»، سورة بقره، آية ١٤٨.

٣. «اذا اراد الله بقوم سوءاً فلامرد له و مالهم من دونه من وال»، سوره رعد، آيهٔ ١١.

باشد به نحوی که بین میت و ولیّ او در ارث، فاصلی نباشد. ۱

۴. در کلی ترین تقسیم، ولایت در قرآن به دو قسم ولایت ایجابی و ولایت سلبی تقسیم می شود. ۲ مراد از ولایت ایجابی، ولایتی است که از سوی قرآن کریم به رسمیت شناخته و تجویز شده و بالاتر از آن از پیروان قرآن کریم خواسته شده آن را بپذیرند و از برکات دنیوی و اخروی آن بهره مند شوند. دخول در حوزهٔ ولایت ایجابی از لوازم دینداری و خداپرستی است. از آن سو قرآن کریم از نوعی ولایت منفی نیز بشدت مندمت کرده، عدم پذیرش آن را از سوی پیروانش خواستار شده و چنین ولایتی را نقطهٔ مقابل تدین و مسلمانی شمرده است. جامعهٔ قرآنی جامعهای است که از این ولایت مورد نهی اکید قرآن کریم به درآمده باشد.

۵. ولایت ایجابی در قرآن کریم از حیث اقسام صاحبان ولایت به سه قسم تقسیم می شود: ولایت الهی (ولایت خداوند بر ماسوی)، ولایت مَلکی (ولایت فرشتگان بر آدمیان)، و ولایت بشری (ولایت آدمیان).

۹. مهمترین ولایت ایجابی در قرآن کریم، ولایت خداوند تعالی است. تا آنجا که یکی از اسماء حسنی الهی «ولیّ» و دیگری «مَوْلیٰ» است. خداوند تعالی صاحب دو گونه ولایت است: ولایت تکوینی یا حقیقی، ولایت تشریعی یا اعتباری. ولایت تکوینی یعنی تصرف در همهٔ اشیاء و تدبیر امر خلق هرگونه که اراده کند. از جمله شواهد ولایت تکوینی

خداوند این دو آیه است: «ام اتّخذوا من دونه اولیاء فالله هو الولی» ۱، «مالکم من دونه من ولی و Vشفیع.» ۲

مراد از ولایت تشریعی، هدایت، ارشاد، توفیق، تشریع شریعت، و به طور کلی ولایت در امور مرتبط با دین است. اگرچه هدایت، ارشاد و دین بر همگان عرضه می شود، اما تنها گروهی از انسانها این ولایت تشریعی را می پذیرند و تحت ولایت الهی قرار می گیرند. بر این اساس خداوند ولیّ مؤمنین و متقین است و دیگران از چنین ولایتی بی بهرهاند. «الله ولی الذیب آمنوا یخرجهم من الظلمات الی النور» "، «الله ولیّ المؤمنین» "، «الله ولیّ المتقین» هم ، «الله مولی الذین آمنوا.» و

او «ولیّ حمید» است، او بهترین مولیٰ است، «نعم المولی و نعم النصیر». او تنها ولی است، جز او کسی ولیّ واقعی نیست، «فالله هو الولیّ». و با برخورداری از ولایت او، به غیر او نیازی نیست «کفی بالله ولیا و کفی بالله نصیرا». ولایت خداوند منحصر به دنیا نیست، دنیا و آخرت هردو تحت ولایت اوست، در هردو سرا مدبّر واقعی، ناصر

ا. راغب اصفهانی، معجم مفردات الفاظ القرآن، مادةالولی، صفحهٔ ۵۷۰\_۵۷۲؛ امینالاسلام طبرسی، مجمعالبیان ذیل آیهٔ ۲۵۷، ج ۱ ص ۳۶۹\_۳۶۸ علامهٔ طباطبایی، المیزان فی تفسیرالقرآن، ذیل آیهٔ ۵۵ سورهٔ مائده، ج ۵ ص ۳۶۸\_۳۶۸ و ذیل آیه ۵۶ سورهٔ مائده، ج ۶ ص ۱۲\_۱۱.

۲. رجوع كنيد به ولاءها و ولايتها، مجموعهٔ آثار استاد شهيد مطهرى، ج ٣ ص ٢٠٧.
 ٣. رجوع كنيد به الميزان، ذيل آيه ۵۶ مائده، ج ۶، ص ١١-١٢.

١. سورهٔ شوری، آیهٔ ۹، «آیا (مشرکان) غیر خدا را به عنوان اولیاء برگرفتند، حال آن که خداوند تنها ولئ است.»

۲. سورهٔ سجده، آیه ۴، «شما را غیر او هیچ ولئ و شفیعی در کار نیست.»

۳. سورهٔ بقره، آیهٔ ۲۵۷، «خداوند ولی کسانی است که ایمان آوردهاند، آنان را از تاریکیها به سوی نور بیرون می آورد.»

۴. سورهٔ آل عمران، آیه ۶۸، «خداوند ولی مؤمنان است.»

۵. سورهٔ جاثیه، آیه ۱۹، «خداوند ولی پرواپیشگان است.»

ع. سورهٔ محمد، آیه ۱۱، «خداوند مولای کسانی است که ایمان آوردهاند.»

سورة شورى، أيه ٢٨، «وهو الولى الحميد.»

٨. سورهٔ انفال، آيه ۴٠.

٩. سورهٔ شوري، آيه ٩.

۱۰. سورهٔ نساء، آیه ۴۵.

حقيقي و محبوب اصلى اوست: «انت وليّي في الدنيا و الآخرة». الجز یر هیزکاران و پرواییشگان صلاحیت پیوستن به صف اولیای او را ندارند. «انْ اولياءُه الاّ المتّقون» ٢. دوستان خدا \_ اولياء الهي \_ نه از گذشته محزونند نه از آینده ترسان، به رضای دوست راضی اند. «الا ان اولیاء الله لاخوف عليهم ولاهم يحزنون» محافران و ظالمان در دنيا و آخرت از ولايت خداوند بي بهر هاند: «والظالمون مالهم من وليّ ولانصير »، أ «خالدين فيها ابداً لايجدون وليّاً و لانصيراً »، ٥ «ان الكافرين لامَوْليٰ لهم. » ؟

خداوند مولای حقیقی است و ولایتهای دیگر به تبع و به اذن اوست. کسی بر خداوند ولايت ندارد. «ولم يكن له وليّ من الذّل و كبّره تكبيراً.» ٧

ولايت خداوند بر مؤمنين به معناي واقعي كلمه، «مطلقه» است و همهٔ شئون آنان را شامل مي شود. اين ولايت اعم از ولايت تدبيري، ولايت نصرت و ولايت محبت است.

۷. ملائکه که جنود خداوند در تدبیر عالم به حساب می آیند بر دو گونهاند. برخی امور عمومی عالم را بر عهده دارند و در وظایفشان بین مؤمن و كافر فرقى نيست. فرشتگان نگهبان، موكّلان ارزاق و آجال و... از این قبیل اند. دستهٔ دوم ملائکه مسدّدین مختص به اولیای الهی هستند. ملائكه مسدّدين در دنيا و آخرت به تسديد و تأييد مؤمنان و صالحان

شئون امت جهت سوق ایشان به سوی خدا ولایت دارد.

مشغولند. الولايت فرشتگان مختص يرهيزكاران است. «ان الذين قالو ربنا

الله ثم استقاموا تتنزّل عليهم الملائكة الأتخافوا ولاتحزنوا وابشروا بالجنّة

التي كنتم توعدون نحن اولياءكم في الحيوة الدنيا و في الأخرة.» لا ياري

۸. در قرآن کریم سه قسم کاملاً متمایز ولایت بشری مطرح شده

است: قسم اول. ولايت خاص رسول اكرم عَلِيْنَا في و مؤمني كه در حال ركوع

در راه خدا انفاق مىكند. قسم دوم. ولايت اصناف خاص فقهى از قبيل

اولیای دم، اولیای صغار و اولیای ارث. قسم سوم. ولایت عامهٔ مؤمنین و

۹. قرآن کریم در آیات متعددی ولایت رسول اکرم حضرت محمدبن

عبدالله عَلَيْقُ بر مؤمنان را به رسميت شناخته است. مراد از ولايت نبوي،

ولايت تشريعي تبعي است (ولايت تشريعي اصلي مختص خداوند است)

يعنى ابلاغ وحي و تبيين تعاليم الهي، دعوت و تربيت امّت، قيضاوت در

مرافعات و زعامت سیاسی مسلمانان. ۴ مقصود از ولایت نبوی در قرآن

كريم ولايت تدبير و تصرّف و ولايت مودّت و محبت است و از ولايت

نصرت نبی عَیَاللهٔ در قرآن بحثی به میان نیامده است. ۵ پیامبر عَیَاللهٔ در جمیع

اولين و مهمترين مستند قرآني ولايت نبوي آية شريفة «النبي أوْليٰ

مؤمنات. ولايت در اقسام سه گانهٔ بشريش با هم تفاوت جوهري دارد.

فرشتگان به مسلمین در جنگ بدر از برکات همین ولایت است.۳

رجوع کنید به المیزان، ذیل آیه ۳۱ سورهٔ فصلت، ج ۱۷، ص ۳۹۰.

مورة فصلت، آیه ۳۰و ۳۱، «آنان که گفتند پروردگار ما الله است، سپس پایداری ورزیدند، فرشتگان بر آنان نازل شوند [و گویند] مترسید و اندوهگین مباشید و مژده باد شما را به بهشتی که به شما وعده داده شده بود. ما اولیای شما در زندگی دنیا و در آخرت هستیم.» ٣. سورهٔ آل عمران، آيات ١٢٣ تا ١٢٧.

۴. رجوع کنید به المیزان، ذیل آیات ۵۵ و ۵۶ سورهٔ مائده، ج ۶، ص ۱۳.

۵. علامهٔ طباطبایی، المیزان، ج ۶، ص ۷.

١. سورهٔ يوسف، آيه ١٠١.

۲. سورهٔ انفال، آیه ۳۴.

٣. سورهٔ يونس، آيه ٤٢.

۴. سورهٔ شوری، آیه ۸.

۵. سورهٔ احزاب، آیهٔ ۶۵، کافران در دوزخ تا ابد جاودانند، (و بر نجات خود) ولیّ و نصیری

ع. سورهٔ محمّد، آیه ۱۱، «به راستی که کافران مولایی ندارند.»

٧. سورهٔ اسراء، آیه ۱۱۱.

آیاته و یزکّیهم و یعلّمهم الکتاب و الحکمة» ( «لتبیّن للناس ما نزّل الیهم » ۲ «انک لتهدی الی صراط مستقیم » ۳

# مستندات قرآنی قضاوت و حکومت رسول اکرم (ص) آیات ذیل است:

«و ماكان لمؤمن و لامؤمنة اذا قضى الله و رسوله امراً ان يكون لهم الخيرة من امرهم و من يعص الله و رسوله فقد ضل ضلالاً بعداً» \*

«فلا و ربّک لایؤمنون حتی یحکّموک فیما شجر بینهم ثم لایجدوا فی انفسهم حرجاً ممّا قضیت و یسلّموا تسلیماً» ٥

«انا انزلنا اليك الكتاب بالحقّ لتحكم بين الناس بما اراك الله» ع

«انما المؤمنون الذين آمنوا بالله و رسوله و اذا كانوا معه على امر جامع لم يذهبوا حتى يستأذنوه» $^{\vee}$ 

 ۱. سورهٔ آل عمران، آیه ۱۶۴، «خداوند بر مؤمنان منت نهاد که پیامبری از میان خودشان برانگیخت که آیات او را بر آنان میخواند و پاکیزهشان میدارد و به آنها کتاب و حکمت می آموزد.»

 ۲. سورهٔ نحل، آیه ۴۴، «و بر تو قرآن را نازل کردیم، تا برای مردم آنچه برایشان نازل شده است، روشن کنی.»

۳. سورهٔ شوری، آیه ۵۲، «به راستی که تو به صراط مستقیم هدایت میکنی.»

۴. سورهٔ احزاب، آیه ۳۶، «و هیچ مرد و زن مؤمنی را نرسد که چون خداوند و پیامبرش امری را مقرر دارند آنان را در کارشان اختیار [و چون و چرایی] باشد، و هرکس از [امر] خداوند و پیامبر او سرپیچی کند در گمراهی آشکاری افتاده است.»

۵. سورهٔ نساء، آیه ۶۵، «چنین نیست و سوگند به پروردگارت که ایمان نیاوردهاند مگر آن که در اختلافی که دارند ترا داور کنند، آن گاه در آنچه داوری کردی هیچ دلتنگی در خود نیابند و به خوبی [به حکم تو]گردن بگذارند.»

 ۶. سورهٔ نساء، آیه ۱۰۵، «ما کتاب [قرآن] را به حق بر تو نازل کردیم، تا به مدد آنچه خداوند به تو باز نموده است بین مردم داوری کنی.»

۷. سورهٔ نور، آیه ۶۲، «همانا مؤمنان کسانی هستند که به خداوند و پیامبر او ایمان دارنـد و

بالمؤمنين من انفسهم» است. پيامبر از مؤمنين بـه خودشان سـزاوارتـر است. مراد از اين اولويت و سزاواري همان «ولايت» است. چراكه مقوّم ولايت همين تقدم و اولويت و سزاواري بود. آين ولايت و اولويت مطلق است و همهٔ امور شخصي و اجتماعي، دنيوي و اخروي، تكويني و اعتباري را شامل مي شود. به عبارت ديگر مفاد اين آيهٔ شريفه ولايت مطلقهٔ رسولاله (ص) است. آين ولايت بـا ويـژگيهاي يـاد شـده مختص رسول اكرم سي است. واضح است كه اولويت مورد بحث آيه (ولايت) غير از نبوت است، چرا كه دليلي نداريم كـه ديگـر انبياء نيز از چنين ولايتي برخوردار بودهاند، بعلاوه اين ولايت بسيار وسيعتر از زعامت سياسي است. ولايت نبوي (اولويت مورد اشارهٔ آيـه) بـرخـاسته از مجموعهٔ صفات و سجاياي رسول الله عَيْنُ است و آن را ناشي از يكي از منصب ايشان (از قبيل امارت و زعـامت) دانستن قـولي بـدون دليـل و تخصيص بدون قرينه است.

دومین مستند قرآنی ولایت نبوی آیهٔ شریفه «انما ولیکم الله و رسوله و الذین آمنوا...» است که به زودی به تشریح آن خواهیم پرداخت. ابعاد مختلف ولایت نبوی در دیگر آیات قرآن کریم بدون استعمال لفظ ولایت و مشتقات آن مطرح شده است. از جمله مستندات قرآنی ابلاغ وحی و تبیین تعالیم الهی و دعوت و تربیت امت از سوی رسول اکرم میگیش آیات ذیل است:

«لقد منّ الله على المؤمنين اذبعث فيهم رسولاً من انفسهم يتلوا عليهم

١. سورهٔ احزاب، آيه ع.

۲. رجوع کنید به طبرسی، **مجمعالبیان**، ذیل آیه ۲۵۷ سورهٔ بقره، ج ۱، ص ۳۶۴\_۳۶۵.

٣. رجوع كنيد به الميزان، ذيل همين آيه، ج ١٤، ص ٢٧٤.

٢. علامهٔ طباطبایی، پیشین.

۵. سورهٔ مائده، آیه ۵۵.

«لاتجعلوا دعاء الرسول بينكم كدعاء بعضكم بعضاً قديعلم الله الذين يتسلّلون منكم لواذاً فليحذر الذين يخالفون عن امره ان تصيبهم فتنة او يصيبهم عذاب اليم» ا

«يا ايها الذين آمنوا اطيعوا الله و اطيعوا الرسول و اولى الامر منكم فان تنازعتم فى شيء فردوه الى الله و الرسول ان كنتم تومنون بالله و باليوم ||V|

۱۰. در قرآن کریم در مورد هیچ یک از انبیا دیگر از واژهٔ «ولایت» و مشتقات آن استفاده نشده است. قرآن خبر میدهد که ابراهیم خلیل الرحمن الی از پس ابتلایی عظیم به مقام امامت میرسد: «واذابتلی ابراهیم ربّه بکلمات فاتمهن قال انی جاعلک للناس اماماً قال و من ذریّتی قال لاینال عهدی الظالمین» "باطن این امامت همان ولایت است و بسیار فراتر از زعامت سیاسی و امارت دنیوی است. \* به اجماع قاطبهٔ مفسران شیعه به دلیل ذیل آیه (لاینال عهدی الظالمین) لازمهٔ احراز امامت مورد

را پذیرفته است. قرآن کریم صاحب این ولایت را با صفت و اشاره مشخص کرده و به نامش تصریح نکرده است:

«انّما ولیّکم الله و رسوله و الّذین آمنوا الذین یقیمون الصلوة و یؤتون

۱۱. قرآن کریم غیر از ولایت نبوی، تنها یک ولایت خاص بشری دیگر

نظر آیه، عصمت است. اقرآن کریم از منصب خلافت داود الله نیز

گزارش كرده است: «يا داود انا جعلناك خليفة في الارض فاحكم بين

الناس بالحقُّ». ٢ قرآن از سليمان التُّلاِ ٣ و يوسف التُّلاِ ٢ به عنوان مَـلِک يـاد

کرده و طالوت را نیز ملک منصوب از جانب خداوند (بدون نبوت) ذکر

کر ده است.<sup>۵</sup>

«انّما وليّكم الله و رسوله و الذين آمنوا الذين يقيمون الصلوة و يؤتون الزكاة و هم راكعون و من يتولّ الله و رسوله و الذين آمنوا فان حزب الله هم الغالبون».

این آیات ولایت را در خداوند، رسول و مؤمنان نمازگزاری که در هنگام رکوع صدقه می دهد، منحصر کرده است.

روایات متعددی شأن نزول آیه را انفاق امیرالمؤمنین علی بن ابی طالب الله در هنگام رکوع نماز ذکر کرده اند. مفسران شیعه بالاتفاق و

ا. به عنوان نمونه رجوع كنيد به تفسير تبيان شيخ طوسى، مجمع البيان طبرسى، الميزان علامه طباطبايي، ذيل آيه ۱۲۴ سورة بقره.

۲. سورهٔ ص، آیه ۲۶، «ای داود ما ترا جانشین خود در زمین گردانیدیم، پس بین مردم به حق داوری کن.»

٣٠. سورة ص، آيه ٣٥، «قال رب اغفرلي وهب لي مُلكاً لاينبغي لاحد من بعدي» و نيز آية ٣۴ سورة نمل.

المسورة يوسف، آيه ١٠١، «رب قلد آتيتني من المسلك»، و نيز آيات ۵۵، ۷۲ و ۷۶ سورة يوسف.

۵. سورة بقره، آيه ۲۴۷، «و قال لهم نبيّهم ان الله قد بعث لكم طالوت مَلِكاً.»

۶. سورهٔ مائده، آیات ۵۵ و ۵۶، «همانا ولئ شما خداوند و پیامبر او و مؤمنانی هستند که نماز را برپا دارند و در حال رکوع زکات میدهند، کسانی که ولایت خدا و رسول و آن مؤمنان را بپذیرند [بدانند که] حزب خدا پیروز است.»

 <sup>→</sup> چون با او در کاری جامع همداستان شدند [به جایی] نمیروند مگر آن که از او اجازه بگیرند....»

۱. سورهٔ نور، آیه ۶۳، «خواندن پیامبر را در میان خودتان همانند خواندن بعضی از شما بعضی دیگر را مشمارید، به راستی خداوند کسانی را از شما که پنهانی و پناه جویانه خود را بیرون میکشند می شناسد، باید کسانی که از فرمان او سرپیچی میکنند بر حذر باشند از این که بلایی یا عذابی دردناک به آنان برسد.»

۲. سورهٔ نساء، آیه ۵۹، «ای مؤمنان از خداوند اطاعت کنید و از پیامبر و اولوالامرتان اطاعت کنید، هرگاه در امری اختلاف نظر یافتید، آن را به خدا و پیامبر عرضه بدارید، اگر به خداوند و روز بازپسین ایمان دارید.»

۳. سورهٔ بقره، آیه ۱۲۴، «و چون ابراهیم را پروردگارش به کلماتی چند آزمود و او آنها را به انجام رساند، فرمود من ترا امام مردم میگمارم. گفت و از ذریهٔ من [چه کسی را میگماری؟] فرمود، عهد من به ستمکاران نمی رسد.»

۴. رجوع کنید به توضیحات مبسوط علامه طباطبایی در المیزان، ج ۱، ص ۲۷۱\_۲۷۶. بویژه مسائل هفتگانهٔ امامت قرآنی.

و مستند آن، روایات معتبر پیامبر عَیْشُ میباشد. اما مفاد ولایت اهل بیت علیم در آیهٔ ذیل ذکر شده است:

«یا ایها الذین آمنوا اطیعوالله و اطیعوالرسول و اولی الامر منکم» در این آیه مؤمنان به اطاعت از خداوند و اطاعت از رسول این آیه هم عرض اولی الامر فراخوانده شده اند. اطاعت در این آیه مطلقه است و مقید به هیچ اطاعت رسول این آست. اطاعت در این آیه مطلقه است و مقید به هیچ قید و شرطی نیست. بلکه این اطلاق آبی از تقیید است. در قرآن کریم قرینه ای که این اطاعت را مختص به موارد عدم معصیت و عدم خطا کند یافت نمی شود. حمل آن که در مواردی بسیار کم اهمیت تر قرآن کریم، اطاعت والدین را مقید به عدم شرک آنها کرده است. مفسران شیعه اطاعت والدین را مقید به عدم شرک آنها کرده است. مفسران شیعه مطلقه مورد بحث آیه، عصمت اولی الامر است. چراکه اطاعت مطلقه از غیر معصوم جایز نیست. (عدالت تنها مانع از ارتکاب معصیت است، نه مانع از ارتکاب خطا، و امر به اطاعت مطلقه از جایزالخطا، قبیح است.) بنابراین براساس استدلال یاد شده، قاطبهٔ مفسران شیعه اولی الامر قرآنی بنابراین براساس استدلال یاد شده، قاطبهٔ مفسران شیعه اولی الامر قرآنی را ائمه معصومین (ع) می دانند.

۱۲. در قرآن کریم از **ولایت سه صنف خاص فقهی،** سخن به میان آمده است: ولی دم، ولی صغار، ولی ارث.<sup>۵</sup>

بسیاری از مفسران اهل سنت به این مهم تصریح کردهاند. ا

از آنجا که آیهٔ شریفهٔ فوق، ولایت خدا و ولایت رسول این و این ولایت را ولایت واحدی دانسته، چراکه یک ولایت آن هم با لفظ مفرد به هر سه نسبت داده، ولایت علی این و ولایت رسول الله این به ولایت خداوند و بالتبع از آن خداوند و بالتبع از آن رسول الله این و علی این و ولایت بالاصالة از آن خداوند و بالتبع از آن رسول الله این و علی این است. عنوان مشیر در این آیه حاکی از ولایت و امامت امیرالمؤمنین این است. مقام ولایت برخاسته از تمامی سجایا و صفات علی این است. اختصاص ولایت به یکی از مناصب علی این (از قبیل امارت و زعامت) بدون دلیل است. ضمناً بنا به تصریح روایات معتبر، مراد از «صالح المؤمنین» که در کنار خداوند و جبرییل، مولای پیامبر این خوانده شده امیرالمؤمنین علی بن ابی طالب این است. " «فان الله هو مولاه و جبریل و صالح المؤمنین.» \*

اگرچه مقام عصمت اهل بیت الله در آیهٔ تطهیر و رفعت مقام آنها در آیهٔ مباهله و در قرآن کریم ذکر شده، غیر از آیات فوق (در ولایت امیرالمؤمنین الله ایت در قرآن مطرح نشده است

۱. رجوع كنيد به اصول كافي، كتاب الحجة، ج ۱.

۲. سورهٔ نساء، آیه ۵۹.

٣. علامة طباطبايى، الميزان، ج ۴، ص ٣٩٩\_٣٩١، «هذه الاطاعة المأمور بها في هذه الآيه اطاعة مطلقة غيرمشروطة بشيرط و لامقيدة بقيد... و لازمه اعتبار العصمة في جانب اولى الامركما اعتبر في جانب رسول الله (ص) من غير فرق.»

۴. سورهٔ عنكبوت، آیه ۸، «و وصینا الانسان بوالدیه حسنا و ان جاهداک لتشرک بی ما لیس
 لک علم فلاتطعهما.»

۵. به عنوان نمونه رجوع کنید به تبیان شیخ طوسی. تفسیر ابوالفتح رازی. مجمع البیان

۱. رجوع کنید به تفسیر المیزان، ج ۶، ۱۵\_۲۵. علامهٔ طباطبایی گزیدهای از روایات شیعه و سنی را در «بحث روایی» ذیل آیهٔ ۵۵ و ۵۶ سورهٔ مائده گردآورده است. از جمله منابع اهل سنت در این باره تفسیر ثعلبی، الجمع بین الصحاح الستة، مناقب ابن المغازلی شافعی، الخطیب الخوارزمی، تفسیر طبری، سنن نسائی، مسند احمد بن حنبل، جامع طبرانی، تفسیر کشاف زمخشری و....

علامه طباطبایی، المیزان، ج ۶، ص ۱۴.

٣. الميزان، ج ١٩، ص ٣٣٢ و ٣٣٧.

۴. سورهٔ تحریم، آیه ۲۴ «به راستی که خداوند، جبرئیل و مؤمنین صالح مولای او هستند.»

۵. سورة احزاب، آیه ۳۳، «انما یرید الله لیذهب عنکم الرجس اهل البیت و یطهرکم تطهیراً.»

 <sup>9.</sup> سورة آل عمران، آیه ۴۱، «فمن حاجّک فیه من بعد ما جاءک من العلم فقل تعالوا ندع
 ابنائنا و ابنائکم و نسائنا و نسائکم و انفسنا و انفسکم ثم نبتهل فنجعل لعنته الله على
 الکاذبین.»

٧٢ حكومت ولايي

اول. وليّ دم. اگر نفس محترمهاي به ناحق كشته شود، وارثان او اولياي دم او محسوب شده، حق قصاص جاني يا اخذ ديه يا عفو او را خواهند داشت:

«ولاتقتلوا النفس التي حرم الله الا بالحقّ و من قتل مظلوماً فقد جعلنا لوليّه سلطانا» ١

دوم. ولی صغیر و سفیه. در هر معاملهای که یکی از عوضین، مدت داراست، میباید معامله مکتوب ثبت شود و مدیون به دین خود اقرار نماید. اگر مدیون، سفیه (مجنون) یا ضعیف (صغیر یا پیر مفرط) یا ناتوان از املاء (گنگ و ناشنوا) باشد ولی او عادلانه، املاء دین میکند.

«يا ايها الذين آمنوا اذا تداينتم بدين الى اجل مسمّى فاكتبوه... فان كان الذي عليه الحق سفيهاً او ضعيفاً او لايستطيع ان يملّ هو فليملل وليّه بالعدل.»  $^{\mathsf{T}}$ 

→ طبرسی. تفسیر صافی فیض کاشانی. المیزان علامه طباطبایی ذیل آیه ۵۹ سورهٔ نساء، علامه طباطبایی در ذیل آیه ۸۳ سورهٔ نساء (ولو ردّوه الی الرسول و الی اولی الامر منهم) بار دیگر بر شرط عصمت اولی الامر قرآنی تصریح کرده، ضمن ذکر پنج احتمال در این باره، از جمله این که مراد از اولی الامر علمای دین از قبیل فقها و متکلمان باشند، را با استدلال مردود شمرده است. (المیزان، ج ۵، ص ۲۳)

دربارهٔ شرط عصمت اولی الامر قرآنی و لزوم عصمت در اطاعت مطلقه رجوع کنید به کتاب الامامةوالولایة فی القرآن الکریم نوشتهٔ آقایان: سیدعلی اکبر موسوی یـزدی، شیخ محمد محمدی گیلاتی، شیخ محمد یزدی، شیخ حسین مظاهری، شیخ محمدتقی مصباح یزدی (قم، ۱۳۹۹ق)، ص ۴۱-۴۵.

۱. سورهٔ اسراء، آیه ۳۳، «هیچ کس را که خداوند کشتنش را حرام داشته، جز به حق مکشید، و هرکس مظلومانه کشته شود به راستی که برای ولی او حق و حجتی مقرر داشتیم.» دربارهٔ تفسیر فقهی این آیه رجوع کنید به فاضل مقداد سیوری، کنزالعرفان فی فقه القرآن، ج ۲، ص ۳۵۸. ضمناً در قصهٔ حضرت صالح(ع) در سورهٔ نمل آیه ۴۸ و ۴۹ نیز ولی به همین معنا استعمال شده است.

۲. سورهٔ بقره، آیه ۲۸۲، «ای مؤمنان اگر وامی [یا معاملهٔ نسیهای انجام] دادید که سر رسید
 معینی داشت آن را بنویسید و باید نویسندهای در میان شما عادلانه آن را بنویسد... و اگر

در طلاق صغیره (و مانند آن) از ولیّ نکاح به عنوان «الذی بیده عقدهٔ النکاح» یاد شده است.  $^{1}$ 

در یکی از ضرب المثلهای قرآنی از «ابکم لایقدر علی شیء و هو کُلّ علی مولاه» گنگ ناتوانی که سربار مولای خود است سخن به میان آمده است. ۲

سوم. وليّ ارث. در قرآن كريم از وارثين ميت يعنى فرزندان، والدين، خواهران و برادران و همسر به عنوان «مَوالي» ياد شده است، «ولكل جعلنا موالى مماترك الوالدان والاقربون والذين عقدت ايمانكم فآتوهم نصيبهم»

در قصهٔ حضرت زکریا از عموها و عموزاده ها به عنوان «موالی» و از ذریه و فرزند به عنوان «ولیی» یاد شده است.

«و انّی خفت الموالی من ورائی و کانت امرأتی عاقراً فهب لی من لدنک وليّاً یرثنی و یرث من آل یعقوب و اجعله ربّ رضیاً.»

ضمناً در آیهٔ اولوالارحام مراد از «اولیا»، «دوستان مؤمن»، است. ٥

<sup>→</sup> کسی که وام به عهدهٔ اوست کم خرد یا ناتوان باشد یا املاء کردن نتواند، باید ولی او عادلانه املاء کند.» رجوع کنید به کنزالعرفان فاضل مقداد، ج ۲، ص ۴۸\_۵۰ و المیزان و مجمع البیان ذیل آیه ۲۸۲ سورهٔ بقره.

۱. سورهٔ بقره، آیه ۲۳۷، رجوع کنید به **کنزالعرفان** فاضل مقداد، ج ۲، ص ۲۰۷\_۲۰۹.

۲. سورهٔ نحل، آیه ۷۶، رجوع کنید به المیزان، ذیل همین آیه.

۳. سورهٔ نساء، آیهٔ ۳۳. «برای همه در آنچه پدر و مادر و خویشاوندان نزد یکی میراثبرانی قرار دادیم و نیز کسانی که با آنها پیمان بسته اید، بهره شان را [از ارث] بدهید.» رجوع کنید به کنزالعرفان فاضل مقداد، ج ۲، ص ۳۳۳، و المیزان، ج ۴، ص ۳۴۱.

۴. سورهٔ مریم، آیهٔ ۵ و ۶، «من پس از خویش از وارثان بیمناکم و همسرم نازاست، پس از پیشگاه خود به من ولیئ عطا فرما تا هم وارث من باشد و هم وارث آل یعقوب و پروردگارا او را مقبول بگردان.»

رجوع كنيد به الميزان، ج ۱۴، ص ۱۰، كنزالعرفان فاضل مقداد، ج ۲، ص ٣٣٥\_٣٣٧. هورهٔ احزاب، آيمهٔ ۶، الوالارحام بعضهم اولى ببعض في كتاب الله من المؤمنين و

۱۳ فارغ از ولایت خاص رسول ایگی و امام ایگی و ولایت اصناف خاص فقهی، قرآن کریم نوعی ولایت عام مؤمنین را نیز به رسمیت شناخته است. مراد از این ولایت عام، ولایت همهٔ آحاد جامعهٔ اسلامی اعم از زن و مرد بر یکدیگر است. مراد از این ولایت عام، ولایت نصرت، ولایت مودت و ولایت امان (اگر یکی از مسلمانان به یکی از کفار امان دهد، امان او نزد همهٔ مسلمانان نافذ و معتبر است) است. آحاد امت اسلامی دوستدار یکدیگر و ناصر و یاور هم هستند. ولایت عام ایمانی، اساس جامعه اسلامی است. وحدت امت اسلامی مبتنی بر این ولایت عامه مسلمانان است. «والمؤمنون و المؤمنات بعضهم اولیاء بعض یأمرون بالمعروف و ینهون عن المنکر و یقیمون الصلوة و یؤتون الزکاة و یطیعون بالمعروف و ینهون عن المنکر و یقیمون الصلوة و یؤتون الزکاة و یطیعون

## ۱۴. احكام ولايت عمومي مؤمنين.

اول. همهٔ آحاد امت اسلامی نسبت به یکدیگر «ولی» محسوب می شوند. هر مؤمنی «ولی» مؤمن دیگر است.

دوم. در ولایت عمومی بین مردان و زنان مؤمن هیچ تفاوتی نیست. سوم. از حیث ولایت عمومی همهٔ امت اسلامی مساویند، تنها ملاک

اولویت و امتیاز قرآنی، اولویت نبی ﷺ (و کسانی که در حکم نفس نبی ﷺ هستند یعنی امام معصوم الله ) بر مؤمنین است. بنابراین در میان

غيرمعصومين يا در عصر غيبتِ معصوم، همگان برابرند.

چهارم. ولایت عمومی در درجهٔ اول به مودت داخلی و موالات ملی منجر می شود. در درجهٔ دوم به نصرت و تعاون و همیاری ملی می انجامد. و در درجهٔ سوم به نوعی مشارکت در تدبیر منجر می شود که نتیجهٔ آن امر به معروف و نهی از منکر، برپا داشتن نماز، پرداخت مالیاتهای شرعی و در مجموع اطاعت از خدا و رسول سی است. به عبارت دیگر ولایت عمومی پشتوانهٔ اجتماعی اقامهٔ دین است.

پنجم. لازمهٔ ولایت عمومی، مشارکت و نظارت عمومی است.

ششم. نتیجهٔ ولایت عمومی، وحدت ملی امت اسلامی است. «انها المؤ منون اخوة»  $^{1}$ 

هفتم. هر نوع تصرف در حوزهٔ عمومی در چارچوب مقررات شرعی منوط به اذن از اولیای آن یعنی اَحاد امت اسلامی (مؤمنین و مؤمنات) است. ولایت عمومی مختص مردان و زنانی است که خود همگی تحت ولایت خدا و رسولند، یعنی مؤمن هستند.

ولایت عمومی مؤمنین می تواند اساس فلسفهٔ سیاسی اسلام در عصر غیبت معصوم قرار گیرد.

۱۵. قرآن کریم علاوه بر ولایت عمومی مؤمنین، از ولایت عمومی مهاجرین و انصار در عصر بعثت خبر داده است.

مؤمنان مهاجر و انصار بر یکدیگر ولایت دارند. مؤمنین که هجرت نکردهاند از این ولایت بی بهره هستند، مگر این که هجرت کنند. مراد از ایس ولایت، ولایت ارث، ولایت نصرت و ولایت امان است. مؤمنین غیرمهاجر تنها مشمول ولایت نصرت هستند و از دیگر اقسام ولایت محرومند. پیامبر میگیش با اتکا به ایس ولایت عمومی مهاجرین و انصار،

١. سورهٔ حجرات، آیه ١٠.

<sup>→</sup> المهاجرین الاً ان تفعلوا الی اولیائکم معروفاً» رجوع کنید به کنزالعرفان فاضل مقداد، ج ۲، ص ۳۳۵ و المیزان ذیل آیه. و نیز مراجعه کنید به توضیحات علامه طباطبایی ذیل آیه ۷۵ سورة انفال، المیزان، ج ۹، ص ۱۴۲.

۱. رجوع کنید به المیزان، ج ۹، صفحات ۳۳۸، ۱۴۱ و ۱۴۲.

۲. سورهٔ توبه، آیه ۷۱، «مردان و زنان مؤمن اولیای یکدیگرند، امر به معروف و نهی از منکر میکنند، نماز برپا میدارند، زکاة میپردازند و از خدا و پیامبر او اطاعت میکنند.»

٣. سورة احزاب، آيه ع، «النبي اولي بالمومنين من انفسهم.»

كفروا اوليائهم الطاغوت يخرجونهم من النور الى الظلمات» ا

سوم. تقابل بین ولایت خداوند و ولایت شیطان تقابل سلب و ایجاب است. آن کس که تحت ولایت خداوند نیست به حوزهٔ ولایت شیطان وارد شده است.

چهارم. شیطان و اولیایش اگرچه بیرون از حوزه ولایت تشریعی الهی هستند، اما آنان نیز همچون همهٔ مخلوقات جهان تحت ولایت تکوینی خداوند هستند. راز این که خداوند جعل شیطان به عنوان اولیای کفار را به خود نسبت می دهد همین است.

پنجم. کفار و ظالمین در دنیا مولای حقیقی ندارند. «والظالمون مالهم من ولی و لانصیر»  $^*$  چرا که شیطان و طاغوت صلاحیت ولایت ندارند.

ششم. گمراهان در آخرت درمی یابند که به راستی مولایی ندارند. بی یاور و بی کس، هستند. «خالدین فیها ابداً لایجدون ولیّاً و لانصیرا» ها الکافرین لامولی لهم» و آن روز آتش جهنم همنشین و مسلط بر آنهاست، «مأواکم النار هی مولاکم و بئس المصیر»  $^{\vee}$ 

هفتم. از مضرات ولایت شیطانی، عذاب اخروی، <sup>۸</sup> خسران مبین، ۹

مدینةالنبی را بنیاد گذاشت. تمدن اسلامی با ولایت عمومی آغاز می شود. ولایت ارث بسر مسبنای برادری دینی با آیات ولایت ارث به قرابت (اولوالارحام) نسخ شد. ا

«ان الذين آمنوا و هاجروا و جاهدوا باموالهم و انفسهم في سبيل الله و الذين آووا و نصروا اولئك بعضهم اولياء بعض و الذين آمنوا و لميهاجروا مالكم من وَلايتهم من شي حتى يهاجروا و ان استنصروكم في الدين فعليكم النصر الاعلى قوم بينكم و بينهم ميثاق» ٢

۱۶. ابعاد مختلف ولایت سلبی در آیات متعدد قرآن کریم مورد بحث قرار گرفته است.

اول. آنان که ولایت خداوند را نپذیرفتند، گمراهند. گمراهان به لحاظ نظری و اعتقادی، کافرند و به لحاظ عملی، ظالم. «والظالمون مالهم من ولیّ ولانصیر»، «والذین کفروا اولیائهم الطاغوت»، «و من یضلل فلن تجدلهم اولیاء من دونه»  $^{0}$ 

دوم. قرآن، صاحبان ولایت منفی را با دو عنوان معرفی کرده است، شیطان و طاغوت. «انا جعلنا الشیاطین اولیاء للذین لایؤ منون»، و «والذین

١. سورة بقره، آيه ٢٥٧، «آنان كه كفر ورزيدند، اوليايشان طاغوت است، كه آنان را از نور بــه ظلمتها بيرون مه برند.»

٢. سورة اعراف، آيه ٢٧، «انا جعلنا الشياطين اولياء للذين لايؤمنون.»

٣. سورهٔ شوري، آيه ٨.

۴. سورهٔ توبه، آیه ۷۴، «کفار در زمین ولیّ و یاوری ندارند.»

۵. سورهٔ احزاب، آیه ۶۵، «[کافران در جهنم] تا ابد جاودانند، [آنجا] ولئ و یاوری نمی یابند.»

ع. سورهٔ محمد، آیه ۱۱، «كافران مولایی ندارند.»

٧. سورهٔ حدید، آیه ۱۵.

٨ سورة احزاب، أيه ٤۴ و ٤٥، «ان الله لعن الكافرين و اعدَّلهم سعيرا، خالدين فيها ابدأ

۱. رجوع کنید به المیزان، ج ۹، ص ۱۴۱\_۱۴۲.

سورهٔ انفال، آیهٔ ۷۲، «کسانی که ایمان آوردهاند و هجرت کردهاند و در راه خدا به مال و جان جهاد کردهاند، همچنین کسانی که ایشان را جا و پناه و یباری دادهانید ایبان اولیبای یکدیگرند و کسانی که ایمان آوردهاند ولی هجرت نکردهاند شما از ولایت آنان برخوردار نمی شوید، مگر آن که هجرت کنند و اگر در کار دین از شما یاری خواستند بر شماست که یاری کنید مگر در برابر قومی که بین شما و ایشان پیمانی باشد.»

۳. سورهٔ شوری، آیه ۸، «ستمگران ولی و یاوری ندارند.»

۴. سورهٔ بقره، آیه ۲۵۷، «آنان که کفر ورزیدند، اولیایشان طاغوت است.»

۵. سورهٔ اسراء، آیه ۹۷، «و کسانی را که به بیراهه واگذارد، هرگز برای آنان در برابر او اولیایی نخواهی یافت.»

ع. سورهٔ اعراف، آیه ۲۷، «ما شیاطین را اولیای آنها می گردانیم که ایمان نمی آورند.»

به سخره و بازی میگیرند.

نمونه هایی از نهی اکید قرآن کریم از ولایت مغضوبین به این قرار است: «یا ایها الذین آمنوا لاتتخذوا الیهود و النصاری اولیاء بعضهم اولیاء بعض و من یتولّهم منکم فانه منهم» ا

«لايتخذوا المومنون الكافرين اولياء من دون المومنين و من يفعل ذلك فليس من الله في شيء الا ان تتّقوا منهم تقاة» ٢

«يا ايها الذين آمنوا لاتتوّلوا قوماً غضب الله عليهم» "

«يا ايها الذين آمنوا لاتتخذوا عدوّى و عدوّ كم اولياء تلقون اليهم بالمودة و قدكفروا بماجاءكم من الحق»،  $^*$  «و من يتولّهم منكم فاولئك هم الظالمون»  $^0$ 

«يا ايها الذين آمنوا لاتتخذوا الذين اتّخذوا دينكم هزواً و لعباً من الذين اوتوا الكتاب من قبلكم و الكفار اولياء»

اول. مراد از ولایت منفی در آیات فوق، ولایت مودّت است که به امتزاج روحی و در نتیجه انهدام دین و جامعه دینی می انجامد. ۲ فلسفهٔ این

تزئین اعمال، ۱۰ ترسانیدن اولیاء، ۱۱ القای مجادله ۱۲ است. به راستی که شیطان، ولیّ بدی است. ۱۳ و خانهٔ اولیای شیطان بنایی سست و لرزان است. ۱۴

هشتم. سلطهٔ شیطان محدود به آنها است که از او تبعیت میکنند و ولایت او را میپذیرند. «انما سلطانه علی الذین یتولّونه والذین هم به مشرکون.» ۱۵

نهم. گمراهان خود نیز بر یکدیگر ولایت دارند، این ولایت عمومی ظالمان و کافران، ولایت مودت و ولایت نصرت است. «ان الظالمین بعضهم اولیاء بعض»، ۱۶ «والذین کفروا بعضهم اولیاء بعض»

دهم. مراد از ولایت شیطان اعم از ولایت تدبیر و تصرف، ولایت نصرت و ولایت مودّت است.

۱۷. قرآن کریم از این که مؤمنین، غیرمؤمنین را به عنوان اولیا بپذیرند بشدّت نهی کرده است.

غیرمؤمنین این گونه معرفی شدهاند، کفار و اهل کتاب، آنان که مورد غضب خداوند هستند، دشمنان خدا و دشمنان مؤمنان، آنان که دین ما را

۱. سورهٔ مائده، آیه ۵۱، «ای مؤمنان، یهودیان و مسیحیان [که در مقابله با شـما] دوست و هوادار یکدیگرند اولیاء نگیرید، هرکس از شما ولایت آنها را بپذیرد، از آنان است.»

۲۸. سورهٔ آل عمران، آیه ۲۸، «مؤمنان نباید کافران را به جای مؤمنان اولیاء بگیرند، هرکس چنین کند از [ولایت] خداوند بی بهره است، مگر آن که از آنان به نوعی تقیّه کنید.»

۳. سورهٔ ممتحنه، آیه ۱۳، «ای مؤمنان، ولایت قومی را که خداوند بر آن خشم گرفته است، نپذیرید.»

۴. سورهٔ ممتحنه، آیه ۱، «ای کسانی که ایمان آوردهاید، دشمن خدا و دشمن خودتان را اولیاء نگیرید، که به آنان مهربانی کنید، حال آن که آنان به دین حقی که برای شما آمده است، کفر ورزیدهاند.»

۵. سورهٔ ممتحنه، آخر آیه ۹، «هرکس ولایت ایشان را بپذیرد، آنانند که ستمکارانند.»

۶. سورهٔ مائده، آیه ۵۷، «ای مؤمنان کسانی که دین شما را به ریشخند و بازیچه میگیرند، چه از کسانی که پیش از شما به ایشان کتاب داده شده و چه از کافران، اولیا نگیرید.»

٧. رجوع كنيد به الميزان، ج ع، ص ٢٧و ج ۵، ص ٣٧١.

 <sup>◄</sup> لايجدون فيها وليّاً و لانصيراً»، و نيز سورة نحل، آيه ۶۳.

٩. سورة نساء، آیه ١١٩، «و من یتخذ الشیطان ولیاً من دون الله فقد خسر خسراناً مبیناً.»

<sup>·</sup> ١. سورة نحل، آيه ٤٣، «فزيّن لهم الشيطان اعمالهم فهو وليّهم اليوم و لهم عذاب اليم.»

١١. سورة العمران، آيه ١٧٥، «انما ذلكم الشيطان يخوّف اوليائه.»

١٢. سورة انعام، آيه ١٢١، «و ان الشياطين ليوحون الى اوليائهم ليجادلوكم.»

۱۳. سورهٔ حج، آیه ۱۳، «لبئس المولی و لبئس العشیر.»

١٤. سورة عنكبوت، آيه ۴١، «مثل الذين اتخذوا من دون الله اولياء كمثل عنكبوت.»

۱۵. سورهٔ نحل، آیه ۱۰۰، «سلطهٔ او فقط بر کسانی است که ولایت او را می پذیرند و به خداوند شرک می ورزند.»

۱۶. سورهٔ جاثیه، آیه ۱۹.

١٧. سورهٔ انفال، آيه ٧٣، و نيز سورهٔ مائده، آيه ۵١.

نهی شدید حفظ دین و ایمان امت است. جامعهٔ دینی در دفاع از مرزهای عقیده و ارزش خود غیرتمند است.

دوم. اگر «ولایتِ مودت» کفار و دین ستیزان مردود باشد، به طریق اولی «ولایت تدبیری» آنان بر جامعهٔ اسلامی نیز مردود و حرام است. مسلمانان مجاز نیستند تحت زعامت و قیادت و سلطهٔ غیرمسلمان قرار گیرند. «لن یجعل للکافرین علی المؤمنین سبیلاً» ا

سوم. آنان که به یهود و نصاری و کفار و دین ستیزان و دشمنان خدا میل دارند و آنان را دوست دارند، از آنان محسوب می شوند. «و من یتولّهم منکم فهومنهم» <sup>۲</sup> این گرایشها، آمال و محبتهای ماست که هویت ما را می سازد.

چهارم. مؤمنانی که کفار را به ولایت پذیرفته باشند، بی ارزش اند، هیچاند. «فلیس من الله فی شیء»

پنجم. نفی ولایت کفار با نیکی کردن، منصفانه مواجه شدن، انعقاد معاهده و قرارداد و ایجاد رابطه با آنان منافاتی ندارد. <sup>۴</sup> بدبینی توأم با هوشیاری از لوازم ولایت سلبی در مواجهه با غیرمسلمانان است.

۱۸. از تدبر در قرآن کریم بدست می آید که، اولاً، پذیرش ولایت خدا و رسول (ص) و (به نظر شیعه) ولایت امیرالمؤمنین(ع) از یک سو و نفی ولایت کفار و دشمنان خدا و آنان که دین خدا را به مسخره و بازی

می گیرند از سوی دیگر از لوازم دینداری و مسلمانی است.

ثانیاً، ولایت عمومی مؤمنین، زیربنای جامعهٔ اسلامی است.

ثالثاً، واژهٔ ولایت فقیه در قرآن کریم استعمال نشده است. از مترادفات یا مضمون آن نیز در قرآن ذکری به میان نیامده است. به طور کلّی مسئله ولایت فقیه، فاقد مستند قرآنی است. ا

۱. سورهٔ نساء، آیه ۱۴۱، «خداوند هرگز کافران را بر مؤمنان سلطه نمی دهد.»

٢. سورهٔ مائده، آيه ۵۱، و نيز سورهٔ توبه، آيهٔ ٢٣.

٣. سورهٔ آل عمران، آيه ٢٨. و نيز «لستم على شيء حتى تقيموا التوارة و الانجيل و ماانزل اليكم من ربكم»، سورهٔ مائده، آيه ٨٨.

۴. «لاینهیکم الله عن الذین لم یقاتلوکم فی الدین و لم یخرجوکم من دیارکم ان تبروهم و تقسطوا الیهم» سورهٔ ممتحنه، آیهٔ ۸، «خداوند شما را از کسانی که با شما در کار دین کارزار نکردهاند و شما را از خانه و کاشانه تان آواره نکردهاند، نهی نمی کند از این که در حقشان نیکی کنید و با آنان دادگرانه رفتار کنید.»

۱. رجوع کنید به فصل بیست و یکم.

۸۳ حکومت ولایی

رمز سعادت مسلمانان در دنیا و آخرت تمسک توأم به کتاب خدا و عترت طاهره علی است. ا

آنان که از دریچهٔ اهل بیت علیت الله قرآن نپرداخته اند، از توجه و درک بسیاری از تعالیم قرآنی بازمانده اند. فروگذاشتن تعالیم پیامبر عَیَاللهٔ و ائمه علیت درکی ناقص و ناصواب از دین به دست می دهد. ۲

تعالیم به جامانده از معصومین علی که از آنها به احادیث یا روایات تعبیر می شود از دو زاویه قابل مطالعه است:

زاویهٔ اول، اعتبار و صحت استناد به معصوم الیا به هرآنچه که در کتب روایی نقل شده لزوماً سخن معصوم الیا نیست. برخی به دروغ، آرایی را به ائمه ایا یا پیامبر کی نسبت داده، آنها را در میان روایات نهاده اند. "لذا روایات می باید از حیث سند و نحوهٔ انتساب به معصوم الیا بررسی شود. این بررسی به عهدهٔ علم رجال و درایه است. در تفکر اسلامی تنها احادیثی صلاحیت استناد می یابند که از سوی علم رجال و درایه، اعتبار آنها احراز شده باشد.

زاویهٔ دوم، تعالیم به جا مانده از معصومین المی است: قسم است: قسم اول، ناظر به حل و پاسخگویی به مسائل خاص عصر معصوم الی است. این مسائل چه بسا در دیگر زمانها متحول شوند و تغییر یابند، این قسم را احکام متغیر و موسمی می نامند. قسم دوم، ناظر به تعالیم ثابت، دائمی و غیرقابل تغییر دینی است. از قسم اول تنها می توان به عنوان روش مواجهه

# فصل ششم

## ولایت در سنت

امام باقر المنافية: «ولم يناد بشيء كمانودى بالولاية» اصول كافي

ا. حدیث ثقلین، جامع احادیث الشیعه، ج ۱، ص ۲۹، قال رسول الله(ص): «ایها الناس انی تارک فیکم الثقلین کتاب الله و عترتی اهل بیتی، فتمسکوا بهما لن تضلوا...»

لذا اكمال دين با ولايت اهل بيت(ع) حاصل مى شود: سورة مائده، آية ٣، «اليوم اكملت لكم دينكم و اتممت عليكم نعمتى».

٣. رجوع كنيد به اصول كافي، كتاب فضل العلم، باب اختلاف الحديث، حديث ١، ج ١، ص ٤٢-٤٢.

١. سورة آل عمران، آية ١٩٤١، «لقد من الله على المؤمنين اذ بعث فيهم رسولاً يتلوا عليهم آياته و يزكيهم و يعلمهم الكتاب و الحكمة».

سورة نحل، آية ۴۴، «لتبين للناس مانزل اليهم».

٣. سورهٔ آل عمران، آيهٔ ١٣٢، «اطيعوا الله و الرسول لعلكم ترحمون».

سورة حشر، آية ٧، «مااتيكم الرسول فخذوه و مانهيكم عنه فانتهوا».

سنت بر قسم دوّم از استعمالات یعنی آنجا که احتمال مراد اصطلاحی باشد متمرکز شده است.

۲. ولایت در روایات پیامبر عَیْقَاهُ و اهل بیت عَلیْها در گسترده ترین تقسیم بر سه قسم است: ولایت اعتقادی، ولایت فقهی و ولایت سیاسی و تاریخی. در هر سه قسم، حیثیت غالب، ملاک است. والا بر قسم اول احکام فقهی نیز مترتب می شود، قسم دوم نیز دارای مقدمات و مبادی کلامی است. و قسم سوم نیز، هم مبادی کلامی دارد، هم احکام فقهی بر آن مترتب می شود. علی رغم ریشهٔ مشترک معنوی، ولایت در هر قسم ظرایف و لوازمی دارد که آن را از دو قسم دیگر کاملاً متمایز می سازد. عدم توجه به معنای دقیق سه نوع ولایت و خلط این سه قسم با یکدیگر و بار کردن احکام یکی بر دیگری باعث مغالطه و سوءفهم در تعالیم دینی شده است.

#### ولايت اعتقادي

۳. مراد از ولایت اعتقادی، ولایتی است که از لوازم دینداری و مسلمانی به حساب می آید. ولایت در حوزهٔ اعتقادی یعنی اولویت و احقیّت در سه مورد: محبت و ارادت، نصرت و یاری و بالاخره تدبیر و سرپرستی. ولایت اعتقادی به دو قسم ولایت مثبت و ولایت منفی تقسیم می شود. ولایت مثبت یا ولایت ایجابی، ولایتی است که پذیرش و رعایت آن لازمهٔ تدیّن است. ولایت منفی یا ولایت سلبی، ولایتی است که پذیرش و رعایت بزیرش و رعایت آن باعث خروج از اسلام و دینداری است و نفی، انکار و برائت از آن از لوازم مسلمانی شمرده می شود.

۴. در روایات معصومین ایکی از سه قسم ولایت اعتقادی مثبت سخن گفته شده است: ولایت خداوند تبارک و تعالی، ولایت رسول اکرم ایکی ولایت استعمال ولایت در موارد سه گانه در سنت

با مسائل مختلف و نمونهٔ برخورد معصومان با امور استفاده کرد، نه بیشتر. اما قسم دوم بخشی از متن دین را تشکیل می دهد و مراد از سنت در اغلب قریب به اتفاق موارد همین بخش ثابت و دائمی تعالیم دینی است.

مسائل دینی از حیثی از دو حال خارج نیستند: یا به صراحت در کتاب و سنت مطرح شدهاند، یا اینکه در قرآن و روایات به آنها تصریح نشده، اما عالمان دین از مجموعه تعالیم کتاب و سنت، آن مسئله را برداشت کردهاند. واضح است که در استنباط مسائل قسم اخیر، تأثیر عواملی که در فهم عالمان دینی دخالت دارد، بیش از مسائل قسم اول خواهد بود.

۱. واژهٔ ولایت و مشتقات آن از پراستعمالترین خانوادههای روایی است. در کتب اربعه حدیث شیعه یعنی کافی، من لایحضره الفقیه، تهذیب و استبصار و جمع مدون آنها در وافی، در احادیث فقهی در سه مجموعهٔ وسایل الشیعه، مستدرک وسایل الشیعه و جامع احادیث الشیعه و بالاخره در دو دائرةالمعارف روایی بحارالانوار و العوالم، واژههای خانوادهٔ ولایت هزاران بار به کار رفتهاند. امرور در استعمالات مختلف خانوادهٔ ولایت در روایات نشان می دهد که کمتر از ثلث این استعمالات در معنای لغوی است و به دور از اصطلاحات فنی عرفانی، کلامی و فقهی است. این قسم استعمالات را می توان در کلمات ذیل مشاهده کرد: وَلیٰ یَلی (ثلاثی مجرد)، توالی، تَولیٰ، یَتولیٰ (باب تفعّل)، موالات و... بحث ولایت در مجدث ولایت در

١. رجوع كنيد به المعجم المفهرس اللفاظ احاديث الكتب الاربعة، ج١٠، ص
 ١٠ رجوع كنيد به المعجم المفهرس اللفاظ احاديث الكتب الاربعة، ج١٠، ص

المعجم المفهرس لالفاظ احاديث وسايل الشيعة، ج ٧، ص ۴۵۸٣\_ ۴۶۰٠. المعجم المفهرس لالفاظ احاديث مستدرك الوسايل، ج ٥، ص ٢١٣٨\_ ۴١٢٨.

المعجم المفهرس لالفاظ احاديث بحارالانوار، ج ٢٩، ص ٢١٩۶۶\_٢١٩۶١ و ج ٣٠، ص ٢٢٠۶١\_ ٢٢٠٨٩ و ج ٣٠، ص ٢٢٠٨٩\_

برعکس کمیّت استعمال آن در کتاب است. به این معنی که در قرآن، ولایت الهی بیشترین موارد استعمال را داشت، ولایت نبوی در مقایسه كمتر ازيك دهم موارد ولايت الهي بود، ولايت اميرالمؤمنين النالا تنها مورد اشارهٔ یک آیه واقع شده بود. ۱ اما در سنت بیشترین استعمال ولایت است. استعمال مجموع ولايت الهي و نبوي در احاديث حدود يک صدم ولایت اهل بیتعلیم است. این قلّت و کثرتها در روایات تنها برخاسته از نیاز به تبیین و تشریح و تذکر است. به این معنا که ولایت اهل بیت علیه در بین مسلمانان محتاج به توضیح و تبیین و تذکر بیشتری بـوده است، والاً واضح است كه ولايت ذاتبي الهبي از ولايت غيري رسول عَلَيْهِ و اهل بيت عليَتِها مهمتر است و ولايت اهـل بـيت عليَتِها ، ظـلّ ولايت رسـول عَلَيْها

۵. در سنت معصو مين عليه الله ولايت خداوند، غالباً در قالب دعا مورد تصريح قرار گرفته است: «اللهم اني ادينك بطاعتك و ولايتك، ٢ اللهم لاتسلبني ما انعمت به عليّ من ولايتك، " اللهم لاعهد الاعهدك، ولا ولاية الا من قبلك». أيات دال به ولايت الهي در بسياري روايات مورد استناد قرار گرفته است.<sup>۵</sup> از آنجا که ولایت الهی از ضروریات دینداری است و

ع. به ولايت رسول اكرم عَيَاللهُ در ضمن تشريح آيات قرآن از جملهُ آيهُ شريفهٔ «انما وليكم الله و رسوله و الذين آمنوا» تصريح شده است. ابه علاوه اثبات ولايت اهل بيت رسول الله عَيْنِاللهُ تَنها بعد از يذيرش ولايت نبوی میسر است. لذا تمامی ادلّهٔ ولایت اهل بیت علیّاتی همگی بالملازمه بر ولايت رسول عَلَيْهُ دلالت دارد. از أنجاكه ولايت نبوي مقوّم اسلام است،

آیات قرآن در این زمینه واضح و مبین است، در روایات نیازی به تأکید

فراوان بر این اصل اصیل دیده نشده است.

در روایات نیاز به طرح استقلالی بحث ولایت نبوی دیده نشده است، اگرچه مضمون آن در بسیاری روایات آورده شده است. ٧. ولايت اهل بيت علم المنظم مهمترين و بيشترين بحث ولايت در سنت را به خود اختصاص داده است. مجموعهٔ روایات، دالٌ به ولایت اهل بيت عليها به چندين مجلد بالغ مي شود. از ديـدگاه شيعه ولايت اهـل

بیت علی ایکی از امور مسلم تعالیم نبوی محسوب می شود. ولایت اهل بيت عليه الله الله على الله عناى ولايت رسول عَلَيْه است. و از أنجاكه ولایت رسول ﷺ در محبت و ارادت خلاصه نمی شود، بلکه به معنای اولویت در تصرف و تدبیر نیز می باشد، ولایت اهل بیت علیک نیز همین گونه است. مهمترین شأن اهل بیت علیا الله مرجعیت ایشان در تبیین آیات قرآن و تفصیل تعالیم نبوی است. بدون پذیرش ولایت اهل بیت علیمًا دین ناقص است و با ولایت ایشان دین کامل می شود. نیاز به اهل بیت علی الله انبازی دائمی است و به زمان خاصی محدود نمی شود. واضح است که در عصر حضور، ایشان اولی به تدبیر و سریرستی و زعامت

 <sup>◄</sup> كافي، كتاب الحجة، باب ٨٤، حديث ٣، ج ١، ص ٣٧٥ و باب ٢١، حديث ١، ج ١،

ا. **بحارالانوار**، كتاب الامامة، باب ٧، حديث ٢٠، ج ٢٥، ص ٢٣١.

١. سورة مائده، آية ۵۵، «انما وليكم الله و رسوله و الذين آمنوا الذين يقيمون الصلوة و يؤتون الزكاة و هم راكعون».

۲. بحارالانوار، كتاب الصلوة، باب ۳۸، حديث ۸، ج ۸۶، ص ۹، از فلاح السائل. و باب ۶۰، حدیث ۴۸، ج ۸۶، ص ۳۹ از اقبال.

٣. بحارالانوار، كتاب تاريخ الامام ابى الحسن الرضا(ع)، باب ١٣، حديث ٧، ج ٤٩، ص

۴. بحارالانوار، كتاب الامامة، باب ٧، حديث ٢٠، ج ٢٥، ص ٢٣١.

۵. بحارالانوار، کتاب الامامة، باب ۷، حدیث ۲۰، ج ۲۵، ص ۲۳۱.

سیاسی جامعه هستند، اما ولایت اهل بیت علی بسی فراتر از مسئله حکومت و زمامداری سیاسی است. حکومت یکی از فروع بسیار کوچک امامت و ولایت است و این دو را نباید با هم خلط کرد. ا

از جمله مهمترین مستندات روایی ولایت اهل بیت المی اویژه ولایت امیرالمؤمنین الی حدیث غدیر است. حدیث غدیر خم از روایات متواتر بین الفریقین است. آپیامبر اکرم اگرای در حجة الوداع (روز ۱۸ ذیحجهٔ سال ۱۰ هجری) در حضور جمع کثیری از مهاجرین و انصار در محلی به نام غدیر خم، فرمودند: «یا ایها الناس، من ولیّکم و اولی بکم من انفسکم؟ قالوا: الله و رسوله. فقال الیها الناس، من کنت مولاه فعلی مولاه، اللهم وال من والاه و عاد من عاداه». آی مردم، ولی شما و آنکه از خودتان به شما سزاوارتر است کیست؟ [اشاره به آیهٔ ۶ سورهٔ احزاب] مردم در پاسخ پیامبرشان گفتند: خداوند و رسول او. حضرت فرمود: آنکه من مولای او هستم، پس علی (ابن ابی طالب) نیز مولای اوست. خداوندا دوست بدار آنکه او را دوست دارد و دشمن بدار آنکه او را دشمن می دارد.»

امیرالمؤمنین این در نهج البلاغه در موارد متعددی به این اولویت و ولایت اشاره می کند از آن جمله در گلایه از قریش می فرماید: «واجمعوا علی منازعتی حقاً کنت اولی به من غیری»، \* «و برای ستیز با من فراهم گردیدند در حقی که \_ از آن من بود نه آنان \_ و بدان سزاوارتر بودم از دیگران.»

۸. یکی از مهمترین مستندات ولایت اهل بیت علی حدیث مستفیض دعائم الاسلام از امام محمدباقرعالی است: «بنی الاسلام علی خمس: علی الصلوة و الزكاة و الصوم و الحج و الولایة و لمیناد بشیء كمانودی بالولایة، فاخذ الناس باربع و تركوا هذه ـ یعنی الولایة...» ا

«قال زراره: وايّ شيء من ذلك افضل؟ فقال النُّلاِّ: الولاية افضل، لانها مفتاحهن و الوالي هو الدليل عليهن... ثـم قـال التَّلانِ: ذروة الامروسنامه و مفتاحه و باب الاشياء و رضاالرحمن الطاعة للامام بعد معرفته... اما لوان رجلاً قام ليله و صام نهاره و تصدق بجميع ماله و حج جميع دهره و لم يعرف ولاية وليّ الله فيواليه و يكون جميع اعماله بدلالته اليه، ماكان له على الله جلُّ و عزَّ حقٌّ في ثوابه و لاكان من اهل الايمان.» أ «اسلام برينج (ركن) بنا شده است: نماز و زكاة و روزه و حج و ولايت. و أنچنان كه به ولايت تصریح شده است، به چیزی تصریح نشده است. مردم چهار امر را گرفتند و ولایت را ترک کردند.» در روایت دیگری در همین باب زراره از امام باقرطالياً مي پرسد «از اين پنج امر كداميك برتر است؟ امام فرمود: ولايت برتر است، زیرا ولایت کلید همهٔ آنها و والی راهبر به آنهاست... سیس فرمود: فراز امر دین و رفیعترین جایگاه آن، کلید دین و باب اشیاء و رضای خدای رحمان، اطاعت از امام بعد از معرفت اوست... آگاه باشید، اگر فردی تمام شب را به نماز بایستد و روز را روزه بگیرد و تمام مالش را در راه خدا انفاق كند و همهٔ ايام عمر را به حج بگذراند، اما ولايت ولي الله را نشناسد و موالات نکند و همه اعمالش به راهنمایی او نباشد، برای او از

۱. استاد شهید مرتضی مطهری، امامت و رهبری، ص ۷۱.

۲. برای آشنایی با سند و دلالت حدیث شریف غدیر رجوع کنید به الغدیر، علامهٔ امینی، و عبقات الانوار، میرحامد حسین.

۳. الاصول من الكافى، كتاب الحجّة، باب الاشارة و النص على اميرالمؤمنين(ع)، حديث ۳، ج ۱، ص ۲۹۵.

۴. نهج البلاغه، خطبهٔ ۲۱۷، ص ۳۳۶ (طبع صبحی صالح).

۱. الاصول من الكافى، كتاب الايمان و الكفر، باب دعائم الاسلام، حديث ١و٣، ج ١، ص ١٨.

همان، حدیث ۴، ج ۱، ص ۱۹\_۹. دربارهٔ معنای ولایت در روایات دعائم اسلام از جمله رجـوع کنید به ملامحمدباقر مجلسی، مرآةالعقول، ج ۷، ص ۱۰۰\_۱۲۰ و ملاصالح مازندرانی، شرح الکافی، ج ۸، ص ۵۷\_۵۹.

### ولايت فقهي

۱۰. ولایت فقهی یا ولایت شرعی از جمله احکام وضعی است که توسط شارع برای جبران نقصان و ناتوانی موًلیٰ علیهم در تصدی شئونشان جعل شده است. بیان جزئیات و تشریح احکام ولایتهای فقهی، بخش مهمی از روایات را به خود اختصاص داده است. در مجموع در سنت معصومین ایمیهٔ ولایتهای فقهی ذیل به رسمیت شناخته شده است: اول. ولایت اولیای دم اولیت ولایت پدر و جد پدری بر اولاد صغیر، سفیه و مجنون خود، آبویژه ولایت در نکاح و طلاق آنها سوم. ولایت اولیای میت در نماز و کفن و دفن میت الله عالم ماترک میّت در بحث ارث وقضای فوائت پدر مرحومش اله بنجم. اولیای ماترک میّت در بحث ارث ولاء ششم. ولایت و قیمومت در بحث وصایت هفتم. متولی وقف اله هشتم.

۱۱. در صورت فقدان اولياء در امور صغار و سفها و مجانين، قتل نفس، نماز و تجهيز اموات، ارث و اوقاف، اعمال ولايت به دست والي

جانب خداوند حقى در ثواب نيست و از اهل ايمان شمرده نمى شود.»

ولایت اهل بیت ایش مهمترین رکن مذهب است و همهٔ احکام در پناه و پرتو آن، معنا می یابد. مراد از ولایت در روایات دعائم الاسلام ولایت آل محمد عَیْشُ است، اهمان ولایتی که در روز غدیر خم توسط پیامبر عَیْشُ به مردم اعلام شد ا، و شرط پذیرشِ عبادات واجب است: «بموالاتکم تقبل الطاعات المفترضة» و با اعلام آن دین کامل می شود. ا روایت دعائم الاسلام و احادیث مشابه آن مستند ولایت اهل بیت عصمت ایش است و استعمال آن در ولایت غیرمعصوم، نادرست و حاکی از عدم آشنایی با فرهنگ دینی است. اگر امری از فروع ولایت اهل بیت عیش است، به چه فرهنگ دینی است. اگر امری از فروع ولایت اهل بیت عیش است؟

9. ولایت منفی در سنت مورد بحث قرار گرفته است. ولایت آنان که خداوند از ولایت و اطاعت ایشان نهی کرده است به تفصیل توسط اهل بیت علیت شرح داده شده است. آنان که به ولایت امام جائر تن می دهند، دین ندارند. ۶ در روایات در بحث ولایت منفی به منکرین ولایت اهل بیت علیت عنایت ویژه مبذول شده است و از این گروه از دشمنان خدا بیش از دیگر اصناف ولایت منفی سخن به میان آمده است.

١. وسايل الشيعه، كتاب القصاص، ج ٣٠.

٢. وسايل الشيعه، كتاب الوصايا، باب ٩٢، حديث ١و٢، كتاب الزكاة، الباب الثانى من ابواب من تجب عليه الزكاة، حديث ۶.

٣. وسايل الشيعه، ابواب عقد النكاح و اولياء الصغر، باب ۶.

۴. وسايل الشيعه، كتاب الطهارة، ابواب صلوة الجنازة، باب ٢٣، ج ٣، ص ١١٢.

۵. وسايل الشيعه، كتاب الصلاة، باب ١٢ من ابواب قضاء الصلوات، ج ١٨، و كتاب الصوم،
 باب ٢٣ من ابواب احكام شهر رمضان.

۶. وسايل الشيعه، كتاب الارث، ابواب موجبات الارث، باب ١، ج ٢٤، ص ٩٣.

٧. وسايل الشيعه، كتاب الوصايا، باب ٤٧-٤٥، ج ١٩، ص ٣٥٩\_٣٧١.

٨ وسايل الشيعه، كتاب الوقوف و الصدقات، باب ٢، ج ١٩.

٩. وسايل الشيعه، كتاب الارث، ابواب ميراث ولاء العتق، ج ٢۶، ص ٢٣٢\_٢٣٢.

۱۰. **وسايل الشيعه**، كتاب الارث، ابواب ولاء ضمان الجريرة و الامامة، ج ۲۶، ص ۲۴۳\_۲۵۱.

الاصول من الكافى، حديث ٤، ج ١، ص ٢٠-١٩: «والولاية التي امر الله عزّوجل بها ولاية ال محمد(ص).»

۲. همان، حدیث ۸، ج ۱، ص ۲۱: «ولم یناد بشیء مانودی بالولایة یوم الغدیر.»

٣. من لايحضره الفقيه، كتاب الحج، الزيارة الجامعة، ج ٢، ص ٤١٥.

۴. سورهٔ مائده، آیه ۳.

۵. الروضة من الكافى، رسالة ابى عبدالله(ع) الى جماعة الشيعة، ج  $\Lambda$ ، ص  $\Lambda$ 0.

و. الاصول من الكافى، كتاب الحجة، باب فيمن دان الله عزّوجل بغير امام من الله جل جلاله،
 حديث ٣، ج ١، ص ٣٧٥.

عادل است که از او به امام و سلطان نیز تعبیر می شود.  $^{1}$  «السطان ولی من لاولي له». ۲ از اين امور در فقه به امور حسبيه تعبير مي شود. فقها اين امور را در زمان غیبت معصوم الی در اختیار فقیهان می دانند، که از آنها به حاکم شرع تعبير مي شود.

۱۲. غیر از امور حسبیه (اموری که محتاج ولایت هستند و فاقد ولی معین شرعی هستند) در روایات، اجرای برخی احکام شرعی به عهدهٔ والى، امام، امير و سلطان عادل يا القائم بامورالمسلمين گذاشته شده است. این احکام به طور کلی به چهار دسته تقسیم می شوند:

اول. احكام عبادي، شامل: ١. اقامهٔ نماز جمعه و نماز عيد فطر و عيد قربان. ۲. رؤیت هلال در ماه رمضان و ماه ذیحجه جهت ادای فریضهٔ روزه و حج. ۳. اجبار بر حج گروهی از مسلمانان در صورت ترک عمومی فريضهٔ حج.

دوم. احكام قضايي و جزايي، شامل: ١. قضاوت در مرافعات و منازعات ۲. اجرای حدود و تعزیرات ۳. اجرای قصاص ۴. اجرای احکام دیات ۵. طلاق در موارد خاص ۶. اجرای احکام حجر و وصیت و ارث در بعضي موارد.

سوم. احكام مالي، شامل: ١. تصدى انفال ٢. مصرف خمس ٣. مصرف زكات.

الاسلامية، اين روايات را گردآوري و دستهبندي كرده است: ج ١، ص ٨٩\_١٤٥. در ايس زمينه رجوع به كتاب ذيل نيز خالى از لطف نيست: الحكومة الاسلامية في احاديث الشيعة الامامية، تأليف أقايان غلامرضا سلطاني، حسين مظاهري، ابوالحسن مصلحي، محسن خرازی و رضا استادی، مؤسسه در راه حق، قم، ۱۳۶۸ش.

شمرده مى شود. اما اينكه عصمت شرط امام (يا والي، سلطان، امير، القائم بامورالمسلمين) متصدى اجراي احكام يادشده هست يا نه از آغاز مورد بحث فقیهان شیعه بوده است. اکثریت قریب به اتفاق فقیهان جهاد ابتدایی و توابع آن را از احکام مختص عصر معصوم الله شمرده اند و در عدم جواز آن در عصر غیبت تردید نکردهاند. ا تصدی امور حسبیه توسط حكام شرع (فقهای عادل) اعم از اینكه زعامت سیاسی جامعه را به دست داشته باشند یا نه، مورد اتفاق فقهاست. تنها بحث در تصدی امور حسبیه این است که اَیا این تصدی از باب ولایت است یا جواز از باب قدر متیقّن.

دربارهٔ اجرای احکام عبادی، احکام جزایی و کیفری و احکام مالی اگرچه

قائلان به منع کم نیستند، ۲ اما گرایش رو به تزاید فقیهان به سمت جواز

اجرا در عصر غیبت است. به این معنا که فقیهان عادل در حد و سع مجازند

که احکام یادشده را اجرا نمایند. از موارد پنجگانهٔ فوق تنها موردی که از

چهارم. احكام نظامي، شامل: ١. جهاد ابتدايي (جهاد دفاعي، مطلقاً

١٣. پنج وظيفهٔ شرعي يعني تصدي امور حسبيه، و اجراي احكام

چهارگانهٔ عمومی عبادی، قضایی، مالی و نظامی در عصر حضور

معصوم الثِّلا به حكم مدلول مطابقي روايات از جمله وظايف ايشان

نیازی به اذن ندارد و فریضهٔ همگانی است) ۲. جزیه ۳. احکام غنائم،

اسيران و اراضي.

١. دربارة ديدگاه فقها دربارة جهاد ابتدايي رجوع كنيد به مقالة ولايةوليّ المعصوم از آيتالله محمدمؤمن قمي و مقاله ولاية الفقيه على الجهاد والدفاع از أيت الله سيدحسن طاهري خرم آبادی در کتاب مجموعة آثار المؤتمر العالمی الثانی للامام الرضا (ع) (مشهد، ۱۴۰۹ق). رأی امام خمینی در **تحریرالوسیله**: کتاب امر به معروف و نهی از منکر، مسئلهٔ ۲ از خاتمه، عدم جواز جهاد ابتدایی است. ج ۱، ص ۴۸۲.

۲. از جمله قائلین به عدم جواز، محقق حلی در شرایع و سیدمرتضی و سیدبنزهره و ابن ادریس در پارهای از موارد یاد شده قابل ذکر هستند.

ا. رجوع كنيد به نراقي، عوائدالايام، عائده ۵۴ في بيان ولاية الحاكم و ماله فيه الولاية، ص ۵۸۰\_۵۸۰ نراقی روایات مختلف دالٌ بر ولایت حاکم در امور یاد شده راگرد آورده است. ۲. بحارالانوار، کتاب العلم، باب ۱، حدیث ۲۹، از کنز کراجکی، سنن بیهقی، ج ۷، ص ۱۰۵. ٣. آيت الله حسينعلى منتظرى نجف آبادى در كتاب دراسات في ولاية الفقيه و فقه الدولة

#### ولايت سياسي

۱۴. یکی از استعمالات مهم ولایت و همخانوادههای آن در روایات بویژه در نهجالبلاغه، استعمال آن در معنای امارت و زعامت سیاسی است. به عبارت دیگر در این استعمالات معنای ولایت، حکومت است و الی یعنی سلطان و امیر.

در این گونه استعمالات از واژهٔ ولایت یا مشتقات آن، ارادهٔ دیگر معانی ولایت از قبیل محبت و ارادت یا نصرت و یاری نشده است، در قرآن کریم نیز ولایت در این معنای انحصاری استعمال نشده است. اصطلاحات خاص ولایت عرفانی و ولایت کلامی نیز با شرایط ویژهٔ آنها، در این موارد مراد نیست. مراد از حکومت و امارت و سلطنت در این استعمالات، ولایت شرعی و فقهی نیز نیست، به این معنا که مردم در حوزهٔ امور عمومی محجور و فاقد اهلیت در تصرف در شئون خود (موّلیٰ علیهم) باشند، بلکه مردم در حوزهٔ امور عمومی ذیحقند و والی نیز از حقوق ویژهای برخوردار است و طرفین موظف به رعایت حقوق طرف مقهی) مقابل هستند. به عبارت دیگر والی، ولیّ شرعی (به معنای خاص فقهی) مردم نیست. والی فقط متصدی امور عمومی است. امیرالمؤمنین شاش عهدنامهٔ مالکاشتر غالباً ولایت را به این معنا استعمال کرده است. به عنوان مثال:

«انما الوالی بشر لایعرف ماتواری عنه الناس به من الامور و لیست علی الحق سمات تعرف بها ضروب الصدق من الكذب.» الممانا والی، انسانی است که آنچه را مردم از او پوشیده دارند نداند و حق را نشانهای نبود تا بدان راست از دروغ شناخته شود.

«يا مالك ان الناس ينظرون من امورك في مثل ماكنت تنظر فيه من امور

سوی روایات به تصدی فقها تصریح شده است منصب قضاوت می باشد. در مقبوله عمر بن حنظله از امام صادق الله روایت شده است که: «ینظران الی من کان منکم ممن قد روی حدیثنا و نظر فی حلالنا و حرامنا و عرف احکامنا، فلیرضوا به حکماً فانی قد جعلته علیکم حاکما.» ۱

سؤال دربارهٔ دو نفر از شیعیان است که در دین یا میراث اختلاف دارند، امام ضمن ممنوعیت رجوع آنها به قضاهٔ جور می فرماید: «این دو می باید به یکی از شما [شیعیان] مراجعه کنند، به کسانی که احادیث ما را روایت می کنند و در حلال و حرام ما صاحب نظرند و احکام ما را می شناسند [یعنی فقها] پس می باید به حکمیت او راضی باشند، چراکه من او را بر شما حاکم قرار دادم.»

در مشهورة ابی خدیجه نیز از امام صادق الله نقل شده است: «اجعلوا بینکم رجلاً ممن قدعرف حلالنا و حرامنا، فانی قدجعلته قاضیا.» کم در بین خودتان مردی که حلال و حرام ما را می شناسد [یعنی فقیه] قرار دهید، چراکه من او را به عنوان قاضی منصوب کردم.

بنابراین فقیهان در تصدی منصب قضاوت و انجام امور حسبیه بر دیگران اولویت دارند، اما تصدی اجرای دیگر احکام صریحاً در روایات ذکر نشده و محتاج استدلال فقهی است. ما در بخش دوم این مباحث یعنی «مبانی تصدیقی ولایت» در این باره به تفصیل سخن خواهیم گفت.

<sup>1.</sup> نهج البلاغه، نامهٔ ۵۳، ص ۴۴۱ (طبع صبحى صالح).

الاصول من الكافى، كتاب فضل العلم، باب اختلاف الحديث، حديث ١٠، ج ١، ص ٩٧. الفروع من الكافى، كتاب القضاء، باب كراهية الارتفاع الى قضاة الجور، حديث ٥، ج ٧، ص ٢١٢. تهذيب الاحكام، ج ع، ص ٢١٨و ص ٣٠١١. حديث ٥١٨ و ٨٤٥ وسايل الشيعه، ابواب صفات القاضى، باب ١١، حديث ١.

تهذیب الاحکام، کتاب القضاء، باب من الزیادات فی القضایا و الاحکام، حدیث ۵۳، ج
 ع، ص ۳۰۳ و ج ۶، ص ۲۱۹، حدیث ۵۱۶. وسایل الشیعه، ابواب صفات القاضی، باب ۱۱، حدیث ۶. حدیث ۶.

الولاة قبلک.» ای مالک، مردم در کارهای تو چنان مینگرند که تو در کارهای والیان پیش از خود مینگری.

«فلاتطولن احتجابک عن رعیتک فان احتجاب الولاة عن الرعیة شعبة من الضیق و قلة علم بالامور.»  $^{7}$  پس از این همه، فراوان خود را از مردم خویش پنهان مکن که پنهان شدن والیان از مردم، نمونهای از تنگخویی و کم اطلاعی در امور است.

«فوّل من جنودک انصحهم فی نفسک لله ورسوله ولامامک.» پس از سپاهیان خود کسی را بگمار که خیرخواهی وی برای خدا و رسول و امام تو بیشتر باشد.

امیرالمؤمنین التا در خطبهٔ ۲۱۶ که منشور جاودانهٔ حقوق اساسی در اندیشهٔ اسلامی است نیز ولایت را در همین معنا استعمال کرده است:

«فقدجعل الله سبحانه لى عليكم حقاً بولاية امركم، ولكم على من الحق مثل الذى لى عليكم.» \* همانا خدا بر شما براى من حقى قرار داد، چون حكمرانى شما را به عهدهام گذاشت، و شما را نيز حقى است بر من، همانند حق من كه بر گردن شماست.

«واعظم ما افترض سبحانه من تلک الحقوق حق الوالی علی الرعیة و حق الرعیة علی الوالی.»  $^{0}$  بزرگترین حقها که خداوند واجب کرده است، حق والی بر مردم و حق مردم بر والی است.

«وان من اسخف حالاة الولاة عند صالح الناس ان يظن بهم حبّ الفخر و

۱. همان، ص ۳۳۵.

یوضع امرهم علی الکبر.» در دیدهٔ مردم پارسا، زشت ترین خوی والیان آن است که خواهند مردم آنان را دوستدار بزرگ منشی شمارند و کارهایشان را به حساب کبر و خودخواهی بگذارند.

در وصیت امیرالمؤمنین الله به امام حسن الله و امام حسین الله نیز ولایت به معنای حکومت و سیطره به کار رفته است:

«لاتتركوا الامر بالمعروف و النهى عن المنكر فيوّلىٰ عليكم شراركم ثم تدعون فلايستجاب لكم» امر به معروف و نهى از منكر را وامگذاريد كه در اين صورت بدترين شما حكمرانى شما را به عهده گيرند، آنگاه دعا كنيد و مستجاب نشود.

ولایت به معنای حکمرانی در حوزهٔ امور عمومی غیر از ولایت فقهی بر محجورین است. اگر والی واجد شرایط معتبر دینی باشد اطاعت از او شرعاً واجب است، اما وجوب شرعی اطاعت، باعث نمی شود این ولایت از سنخ ولایات فقهی باشد. از احکام و لوازم ولایت فقهی این بود که موّلی علیهم در نصب و عزل ولی شرعی دخیل نیستند، مجاز به نظارت در اعمال ولیّ و مشارکت در اعمال ولایت نیستند. حال آنکه در ولایت به معنای حکمرانی، نصب و عزل والی با ضوابطی می تواند به دست مردم باشد، مردم بر اعمال والی نظارت میکنند و در صورت تخلف والی از قانون (شرط ضمن عقد معاهده مردم و والی) به او تذکر می دهند و اگر اصلاح نشد او را عزل میکنند. مردم از طریق بعضی نهادهای پیش بینی شده در قانون در ادارهٔ جامعه مشارکت میکنند. ولایت شرعی حکم وضعی است نه عقد و ایقاع. حال آنکه ولایت به معنای حکمرانی می تواند معاهده ای بین مردم و والی باشد که با بیعت مردم لازم شود و

۲. همان، نامهٔ ۴۷، ص ۴۲۲.

۱. همان، ص ۴۲۷.

۲. همان، ص ۴۴۱.

۳. همان، ص ۴۳۲.

۴. همان، خطبه ۲۱۶، ص ۳۳۲.

۵. همان، ص ۳۳۳.

طرفین ملزم به رعایت شرایط ضمن عقد (یعنی قانون) باشند. ما در این زمینه بیشتر سخن خواهیم گفت. ضمناً ولایت به این معنا دربارهٔ فقها در روایات استعمال نشده است.

10. واژهٔ «ولایت فقیه» در هیچ یک از روایات منقول از پیامبر ﷺ و اهل بیت الله به کار نرفته است. مضمون ولایت فقیه در تصدی منصب قضاوت و برخی امور حسبیه در بعضی روایات معتبر به چشم میخورد. ولایت فقیه در حوزهٔ امور عمومی مدلول مطابقی یا تضمنی یا التزامی (لزوم بیّن بالمعنی الاخص) روایات نیست، بلکه حاصل برداشت قابل احترام برخی از فقهای عظام رضوان الله علیهم است که با اثبات چندین مقدمه از روایاتی از قبیل توقیع «اما الحوادث الواقعه» مقبولهٔ عمربن حنظله، مشهورهٔ ابی خدیجه، موثقهٔ سکونی و غیر آنها و نیز از ادلهٔ عقلی و (مانی تصدیقی ولایت) در این استنتاج بحث خواهیم کرد.

\* \* \*

از مباحثی که تا کنون ارائه شد نتیجه گرفته می شود: اولاً، واژهٔ ولایت فقیه در هیچ آیه و روایتی به کار نرفته است. مضمون «ولایت فقیه در حوزهٔ امور عمومی» نیز در کتاب و سنت به چشم نمی خورد. ثانیاً، ولایت فقیه در هیچیک از آثار عرفانی و کلامی به کار نرفته است و نفیاً یا اثباتاً دربارهٔ

آن بحثی به میان نیامده است. ثالثاً، ولایت فقیه برای نخستین بار توسط فقها استعمال شده است، لذا اصطلاح متشرعه است نه اصطلاح شرعی. سؤال اصلی در این قسمت از بحث این بود: مراد از ولایت در ولایت فقیه و حکومت ولایی چیست؟ نخستین مبتکران و استعمال کنندگان ولایت فقیه، ولایت را به چه معنایی استعمال کردهاند؟ از ادلّهٔ مورد استناد قائلان ولایت فقیه، چه معنایی از ولایت به دست می آید؟ حضرت امام خمینی قدس سره در آثار مختلف خود ولایت را به چه معنایی به کار بردهاند؟ واضعین قانون اساسی چه معنایی از ولایت را اراده کردهاند؟

ا. شيخ صدوق، اكمال الدين، باب ۴۵، حديث ۴، ج ۲، ص ۴۸۳. و شيخ طوسى كتاب الغيبة، ص ۱۷۶. طبرسى، الاحتجاج، ص ۴۶۹. وسايل الشيعه، ابواب صفات القاضى، باب ۱۱، حديث ۹.

٢. الاصول من الكافى، كتاب فضل العلم، باب المستأكل بعلمه، حديث ۵، ج ١، ص ۴۶.

٣. رجوع كنيد به نراقي، عوائد الايام، ص ٥٣١\_٥٢٤.

۴. رجوع کنید به امام خمینی، کتاب البیع، ج ۲، ص ۴۶۰\_۴۶۲.

۵. رجوع کنید به آیتالله جوادی آملی، کتاب پیرامون وحمی و رهبری، مقالهٔ امامت و ولایت، ص ۱۴۵.

۱۰۱ حکومت ولایی

مفید در المقنعة معتقدند که تصرف در همهٔ موارد یاد شده در عصر غیبت، از جانب ائمه ایم ایم فقیهان تفویض شده است؛ ابرخی دیگر، از قبیل محقق حلّی به جز از سه مورد (فتوا، قضاوت و امور حسبیه)، معتقدند که شرط تصرف در این امور، عصمت است؛ لذا دلیلی برای جواز موارد یاد شده در عصر غیبت و تصدی فقها نداریم. آفارغ از دو فقیه بزرگ یاد شده که در دو سر طیف جواز وعدم جواز قرار میگیرند، بسیاری از فقیهان، برخی از این امور را از سوی فقها جایزالتصدی و برخی دیگر را منوط به عصر حضور دانستهاند."

۲. ولایت فقیه در امور یاد شده به معنای زعامت سیاسی و مدیریت اجتماعی فقها نبوده است. دلایل آن عبارتند از:

اول. در هزارهٔ اول هجری، بین تصدی قضاوت، اجرای حدود شرعی و مانند آن با امارت، سلطنت و زعامت سیاسی، تلازمی برقرار نشده است؛ به عبارت دیگر این گونه امور از فروع حاکمیت سیاسی دانسته نشده است. اینکه در قرن چهاردهم چنین تلازم و تفریعی از سوی فقیهان، مسلم انگاشته شود، دلیل این نیست که همگان به این تلازم و تفریع قائل بوده باشند. استنتاجات علمی، ملازمات و تفریعات را می باید در ظرف

# فصل هفتم

# $^{ackprime}$ ولایت شرعی فقیه

«ولایت فقیه» را نخستین بار فقیهان استعمال کردهاند و طبیعی است که مراد از ولایت در ولایت فقیه را می باید در کتب فقهی و استعمالات فقها شناخت.

۱. مضمون ولایت فقیه (بدون استعمال اصطلاح خاصی) در قلمرو امور حسبیه، قضاوت، فتوا، اجرای احکام جزایی و کیفری و آخرین مرتبه امر به معروف و نهی از منکر، اقامهٔ برخی عبادات جمعی از قبیل نماز جمعه و عیدین، جمعآوری و مصرف مالیاتهای شرعی از قبیل زکات، از آغاز تدوین فقه شیعه در آثار فقها به چشم میخورد. اولویت، تصدی و تصرف فقها از ابتدا در سه حوزهٔ فتوا، قضاوت و امور حسبیه به اجماع پذیرفته شده است؛ به عبارت دیگر جواز تصرف فقیه در امور حسبیه، قضاوت و فتوا، اجماعی است؛ اما در دیگر موارد یاد شده در زمان غیبت بین جواز تصدی فقها و اختصاص این امور به عصر حضور معصوم ایشانی بین جواز تصدی فقیهان از قبیل شیخ بین فقها اختلاف نظر جدی به چشم میخورد. برخی فقیهان از قبیل شیخ بین فقها اختلاف نظر جدی به چشم میخورد. برخی فقیهان از قبیل شیخ

ا. مصنفات الشيخ المفيد، المجلد الرابع عشر، المقنعة، (قم، ١٤١٣ق) كتاب الوصية صفحه 8٧٥-8٧٥، «واذا عدم السلطان العادل فيما ذكرناه من هذه الابواب كان لفقهاء اهل الحق العدول من ذوى الرأى و العقل و الفضل ان يتولوا ماتولاه السلطان. فان لم يتمكنوا من ذلك فلا تبعة عليهم فيه.»

محقق حلّی، شرائع الاسلام و المختصر النافع، احکام اختصاصی امام معصوم(ع) از دیدگاه وی: اجرای حدود، مراتب بالای امر به معروف و نهی از منکر، اجازهٔ مصرف خمس و زکات، وجوب نماز جمعه و...

۳. به عنوان مثال شیخ طوسی اقامه ناماز جمعه و مصرف زکات و نصف خامس را از اختصاصات معصوم می شمارد (النهایة فی مجرد الفقه والفتاوی ص ۱۰۳، ۱۳۳ و ۱۸۵) اما ظاهراً دیگر امور را در عصر غیبت مجاز می شمارد.

۱. اجمال بحث ولایت را قبلاً درصفحهٔ ۸۰ تبا ۸۷کتاب نظریه های دولت در فقه شیعه (اندیشه سیاسی در اسلام (۱) (نشر نی، تهران، ۱۳۷۶) مطرح کرده ام. «ولایت شرعی فقیه» تفصیل، شرح، بسط و تکمیل آن مجمل است.

باعث قول به تفویض ولایت در شرعیات به فقها و تفویض ولایت در عرفیات به سلاطین از سوی شارع شده است.

7. اصطلاح «ولایت فقیه» در مجموع منابع و علوم اسلامی نخستین بار توسط شهید ثانی (م ۹۵۵ ه.ق) در کتاب مسالکالافهام در بحث قضاوت استعمال شده است. پندسال قبل از وی، محقق کرکی (م ۹۴۰ ه.ق) فقیه بزرگ عصر صفوی در رسالهٔ نماز جمعه قائل به توسعهٔ قلمرو اختیارات فقها در عصر غیبت می شود. محقق ثانی اگرچه به تدبیر سیاسی و زعامت جامعه تصریح نمیکند و در زمینهٔ اختیارات فقیه نیز از ذکر موارد یاد شده پا فراتر نمیگذارد، اما عبارتی عام دارد که تاب چنین استفادهای را دارد: «اصحاب ما اتفاق نظر دارند که فقیه عادل امامی جامع شرایط فتوی که از او به مجتهد در احکام شرعیه تعبیر می شود در حال غیبت در همهٔ آنچه نیابت در آن دخیل است نایب ائمه علیهمالسلام میباشد...» آین نخستین نشانهٔ تولد نظریهٔ «ولایت عامهٔ فقها» در فقه شیعه است. قبل از این مرحله، ولایت فقها در امور حسبیه و موارد خاص (از قبیل احرای حدود، اقامهٔ جمعه و...) مطرح بود، اما در این مرحله ولایت فقیه در

زمانی خود بررسی کرد و مسلمات و مفروضات هر دورهای را با مسلمات و مفروضات دورههای دیگر نباید خلط کرد.

دوم. در هزارهٔ اول هجری، یکی از شرایط زعامت سیاسی، سلطنت و امارت، «عصمت» است و هنوز بین حاکم عادل و حاکم معصوم تفاوتی گذاشته نمی شود، و هر حاکم غیرمعصومی، غاصب و ظالم شمرده می شود. علامه حلّی فقیه بزرگ قرن هشتم در بحث جهاد کتاب تذکرةالفقها به شرط عصمتِ امام مسلمین تصریح میکند. پذیرش امام عادل غیرمعصوم، مرهون آماده شدن شرایط زمانی ـ مکانی خاصِ خود است، این شرائط با استقرار صفویان در ایران حاصل می شود.

سوم. تفکیک امور یاد شده (فتوا، قضاوت، امور حسبیه، اجرای حدود و تعزیرات، اقامهٔ جمعه و جماعات، گردآوری و مصرف مالیاتهای شرعی و...) که از آنها به «امور شرعیه» تعبیر می شود، از کشورداری، تنظیم سیاست داخلی و خارجی، تأمین امنیت و نظم که از آن به «امور عرفیه» تعبیر می شود، در اواخر هزارهٔ اول و آغاز هزارهٔ دوم هجری از سوی فقیهان به رسمیت شناخته شده است.

ایسن ثسنویت کسه در آرای عسلامهٔ مسجلسی، سیدکشفی و مشروعه خواهانی از قبیل شیخ فضل الله نوری، ه به صراحت آمده است،

ا. شهيد ثانى، مسالك الافهام فى شرح شرائع الاسلام، كتاب القضاء (چاپ سنگى، ج ٢، ص ٢٨٤)، «اختلف كلام الشيخ و غيره من الفقهاء فيمالومات امام الاصل هـل ينعزل من القضاء ام لا؟... الاظهر هوالاول و قديقدح هذا فى ولاية الفقيه حال الغيبة فان الامام الذى قد جعله قاضياً و حاكماً فقدمات فيجرى فى حكمه ذلك الخلاف المذكور».

رجوع كنيد به تحقيق «حكومت اسلامي در انديشهٔ فقيهان شيعه» (از آغاز تا سيد مجاهد). اين تحقيق با طرح اوليه و نظارت نگارنده توسط حجتالاسلام محمدكاظم رحمان ستايش با همكارى حجتالاسلام نعمتالله صفرى در سال ۱۳۷۵ در معاونت انديشهٔ اسلامي مركز تحقيقات استراتژيك اجرا شده است و بهزودى توسط مركز يادشده منتشر خواهد شد.

رسائل المحقق الكركى، المجموعة الاولى، رسالة فى صلوة الجمعة، (تحقيق محمدالحسون، قم، ١٤٠٩ق) ص ١٤٢\_١٤٢.

ا. علامه حلى، تذكرة الفقهاء، كتاب الجهاد، الفصل السادس فى قتال اهمل البغى (چاپ سنگى، ج ١، ص ٤٥٣-٤٥٣). مسئله ٢، وى شرط سيزدهم امام را عصمت و شرط چهاردهم را منصوص بودن مىشمارد.

رجوع کنید به نظریه های دولت در فقه شیعه (اندیشه سیاسی در اسلام، ج ۱) به قلم نگارنده، نظریهٔ سلطنت مشروعه، ص ۵۸–۷۹.

٣. علامه محمدباقر مجلسي، عين الحيوة، (تهران، ١٣٤١ش) ص ٤٩١. ٢٩١، ٤٨٧ و ٤٩٤.

۴. سیدجعفر کشفی، تحفة الملوک (چاپ سنگی، ۱۲۷۳ق، فاقد شماره صفحه).

۵. شیخ فضل نوری، رسائل، اعلامیهها، مکتوبات و روزنامهٔ شیخ شهید فیضل الله نوری، گردآورنده: محمد ترکمان، (تهران، ۱۳۶۲)، ج ۱، ص ۱۱۰ و ۱۱۱.

هر آنچه نیابت در آن مدخلیت دارد، مطرح می شود. با پذیرش ولایت عامه فقها، در هر جایی که در جواز تصرف فقیه شک شود، می توان به عمومات مستند ولایت عامه فقها تمسک کرد و دیگر به دلیل اختصاصی نیاز ندارد.

۴. فارغ از مباحث نظری، به لحاظ عملی و عینیت خارجی تا قرن یازدهم هجری با توجه به قدرت سلاطین، فقیهان از جانب سلاطین به مناصب قضاوت، شیخ الاسلامی، ملاباشی، صدر و مانند آن منصوب می شدند. ۱ اما با توجه به روند نزول قدرت سلاطین و ازدیاد تدریجی اقتدار اجتماعی فقیهان از اوایل عصر قاجاری شاهد معکوس شدن قضیه هستیم؛ یعنی این سلاطین هستند که از فقیهان اذن سلطنت و اجازهٔ جهاد میگیرند. ۲ شیخ جعفر کاشف الغطاء (م۱۲۲۷ ه. ق)، میرزای قمی (م

۱۲۳۱ ه. ق) و سیدمحمد مجاهد (م ۱۲۴۲ ه. ق) از فقهای مقتدر این دوره به حساب مي آيند. به هر حال در نيمهٔ قرن سيز دهم، «ولايت فقيه» به یک مسئله مورد ابتلای اجتماعی تبدیل شده است. ملااحمد نراقی (م ١٢٢٨ ه.ق) با درك نياز زمانهٔ خود، نخستين فقيهي است كه براي اولين بار در فقه شیعه در کتاب عوائدالایام بحث مستقلی را به ولایت فقیه اختصاص مي دهد: «عائده ۵۴ في بيان ولاية الحاكم و ماله فيه الولايه.» ١ بحث نراقی در عواید، بویژه در اوایل آن، صبغهٔ سیاسی، غالب است؛ به عبارت دیگر می توان نخستین تصریح به «ولایت سیاسی فقها بر مردم» را در کلام نراقی مشاهده کرد. برای نخستین بار در فقه شیعه «انتظام امور دنیای مردم» از وظایف فقها شمرده شد. ۲ ولایت فقیه به معنای زعامت سیاسی، مدیریت و زعامت اجتماعی فقیه از این زمان آغاز می شود. بنابراین عمر نظریهٔ ولایت فقیه به معنای حکومت و سلطنت فقیه، کمتر از دو قرن است. اگرچه نراقی یکایک وظایف فقها در عصر غیبت را به تفصيل مورد بحث استدلالي قرار مي دهد، اما متأسفانه به وظيفهٔ «انتظام امور دنیای مردم» جز در مقدمه، کمترین اشارهای نمی کند. پس از وی این وظیفه، توسط میرزای نائینی (م ۱۳۵۵ ه.ق) تشریح می شود. آاز زمان

<sup>1.</sup> از جمله نگاه کنید به حکم رسمی منصب شیخ الاسلامی علامه مجلسی از سوی شاه سلطان حسین صفوی (نسخه خطی شماره ۹۵۹۶ کتابخانه آستان قدس رضوی)، و نیز خطبهٔ علامه مجلسی در جلوس شاه سلطان حسین صفوی (مجموعهٔ خطی شماره ۲۷۲۱ کتابخانه مجلس شورای اسلامی.) ضمناً رجوع کنید به فصل مشاغل اداری علما در دولت صفوی در کتاب دین وسیاست در عصر صفوی، نوشته رسول جعفریان، (قم، ۱۳۷۰ش) ص ۷۵-۱۲۰.

۲. رجوع کنید به دکترعبدالهادی حائری، نخستین رویاروییهای اندیشهگران ایران با دو رویهٔ تمدن بورژوازی غرب، (تهران، ۱۳۶۷ش) فصل هشتم: مشروعیت حکومت فتحعلی شاه قاجار از دیدگاه اندیشهگران و رهبران مذهبی شیعه، صفحه ۳۲۳\_۳۷۳.

برای رؤیت اجازهٔ جهاد کاشف الغطاء به فتحعلی شاه قاجار، رجوع کنید به کشف الغطاء عن مبهمات الشریعة الغرّاء، ص ۳۹۴ (چاپ سنگی).

برای آشنایی با دیدگاههای میرزای قمی، رجوع کنید به ارشادنامه، با مقدمه و تصحیح حسن قاضی طباطبایی، نشریه دانشکده ادبیات و علوم انسانی تبریز، ج ۲۰، ش ۳۰ سال ۱۳۴۸، ص ۳۶۵، روز رجوع کنید به الذریعه، ج ۲۲، ص ۱۵۹، رقم ۴۹۹۸ و بنگرید به جامع الشتات (چاپ سنگی)، ج ۱، ص ۹۲ و نیز «ردیهٔ میرزای قمی بر میرزاعبدالوهاب منشی الممالک» نسخه خطی فارسی، ورق ۶۹-۷۰ (رجوع کنید به حائری ص ۳۲۷ و ۲۸۸) سید محمدمجاهد، الجهادیه (جامع المسائل الجهادیة) حاوی احکام جهاد در دوران جنگ ایران و روس.

۱. ملاً احمد نراقی، عوائدالایام، (قم، ۱۳۷۵ش)، ص ۵۲۹ـ۵۸۲.

<sup>7.</sup> نراقى، پيشين، ص ۵۳۶، «ان كلية ماللفقيه العادل تولّيه و له الولاية فيه امران: احدهما كل ما كان للنبى و الامام \_ الذين هم سلاطين الانام و حصون الاسلام \_ فيه الولاية و كان لهم، فللفقيه ايضا ذلك الاما اخرجه الدليل من اجماع اونص اوغيرهما. و ثانيهما ان كل فعل متعلق بامور العباد في دينهم او دنياهم و لابد من الاتيان به ولامفرّمنه اما عقلاً او عادة من جهة توقف امور المعاد اوالمعاش لواحد او جماعة عليه، واناطة انتظام امور الدين اوالدنيا به...».

۳. میرزا محمدحسن غروی نائینی، منیة الطالب، تقریرابحاث به قلم شیخ موسی نجفی خوانساری، ج ۲، ص ۳۲۸ و ۳۲۹ (چاپ سنگی) و المکاسب والبیع، تقریر ابحاث به قلم شیخ محمد تقی آملی، ج ۲، ص ۳۳۴.

نراقی ولایت فقیه به معنای حکومت، سلطنت و زعامت فقیه بشدت مورد بحث فقها واقع شده است. فقیهان در این مسئله دو دسته می شوند: دستهای رأی نراقی در ولایت عامه فقیه را نپذیرفته، منکر زعامت سیاسی فقیهان در عصر غیبت می شوند و مدعی می شوند ادلّهٔ فقهی از اثبات چنین وظیفهای عاجز است. شیخ انصاری در مکاسب، آخوند خراسانی در حاشیهٔ مکاسب، آیتالله سیدمحسن حکیم، آیتالله سیداحمد خوانساری، و آیتالله سیدابوالقاسم خویی، از این گروه محسوب می شوند.

در مقابل، دستهٔ دیگری از فقها با تعمیق و گسترش نظر نراقی، قائل به زعامت سیاسی فقیه در عصر غیبت می شوند. شیخ محمدحسن نجفی صاحب جواهر، ۲ آیتالله سیدمحمدحسین بروجردی، ۲ آیتالله

۵. با اینکه در فقه شیعه ولایت فقیه به لحاظ قلمرو اختیارات فقیه و حوزهٔ ولایت وی بتدریج گسترش یافته، از ولایت در امور حسبیه به ولایت عامّه و سپس به ولایت مطلقه، توسعه یافته است؛ اما معنای ولایت تغییری نیافته است. از آغاز فقه شیعه معنای ولایت فقیه، اولویت، تصرف، تصدی و قیام فقیه به شئون غیر بوده است. گسترش حوزهٔ ولایت، و تفاوت متعلقهای این اولویت و تصدی باعث نمی شود که معنای ولایت فقیه در امور حسبیه یعنی اولویت فقیه در تصرف و تدبیر امور حسبیه، ولایت فقیه در امور عامه یعنی اولویت فقیه در تصرف و تدبیر امور حمیه، ولایت فقیه در امور عماه یعنی اولویت در تدبیر سیاسی و زعامت اجتماعی است؛ به عبارت دیگر ولایت در تمامی فقه سیاسی و زعامت اجتماعی است؛ به عبارت دیگر ولایت در تمامی فقه یک معنا بیشتر ندارد، و آن، اولویت، تصرف، تصدی، سلطنت، امارت و

گلپایگانی ۱ و امام خمینی ۲ از مهمترین قائلان به ولایت فقیه به این معنی

هستند. امام خمینی قدس سره چه در زمینهٔ نظری و چه در زمینهٔ عملی در این باب صاحب ابتکار است. به لحاظ نظری، ایشان زعامت سیاسی فقها

را از ولايت عامهٔ فقيه به ولايت مطلقهٔ فقيه ارتقاء داد. "به لحاظ عملي وي

نخستین فقیهی است که تشکیل حکومت داد و عملاً به زعامت سیاسی و

کشورداری و ولایت تدبیری پرداخت. در این زمینه در ادامه بیشتر سخن

آیتالله سیدمحمدرضا موسوی گلپایگانی، الهدایة الی من لهالولایة، تقریر ابحاث به قلم
 آیتالله میرزا احمدصابری همدانی، (قم، ۱۳۸۳ ق).

۲. امام خمینی، کتاب البیع، ج ۲، ص ۴۵۹\_۵۲۰. بحث ولایت فقیه کتاب البیع تحت عنوان شئون و اختیارات ولی فقیه توسط وزارت ارشاد اسلامی (تهران، ۱۳۶۵) منتشر شده است. امام خمینی، ولایت فقیه (تهران، ۱۳۷۳) مؤسسه تنظیم و نشر آثار امام خمینی). امام خمینی، تحریرالوسیلة، کتاب الامر بالمعروف و النهی عن المنکر، ج ۱، ص ۴۸۲ و ۴۸۳.

۳. امام خمینی، صحیفه نور، ج ۲۰، ص ۱۷۰.

۱. شیخ مرتضی انصاری، المکاسب (تبریز، ۱۳۷۵ق، چاپ سنگی)، ص ۱۵۳\_۱۵۵. دربارهٔ نظر شیخ انصاری در مکاسب دربارهٔ ولایت فقیه دیدگاه دیگری نیز مطرح است: رجوع کنید به مقالهٔ آیتالله شیخ ناصر مکارم شیرازی در کنگره جهانی شیخ انصاری در قم.

آخوند ملامحمد كاظم خراساني، حاشية كتاب المكاسب (تهران، ۱۴۰۶ ق) ص ۱۹۶.

٣. آيتالله سيدمحسن طباطبايي حكيم، نهج الفقاهة، تعليق على كتاب البيع من مكاسب الشيخ الانصاري. ص ٢٠٠٠.

۴. آیتالله سیداحمد خوانساری، جامع المدارک فی شرح المختصر النافع، ج ۳، ص ۱۰۰.

۵. آیتالله سیدابوالقاسم موسوی خویی، مصباح الفقاهة، تقریرابیحاث به قلم آیتالله محمدعلی توحیدی (قم، ۱۳۶۸ش) ج ۵، ص ۵۲. و التنقیح فی شرح العروة الوثقی، الاجتهاد و التقلید، تقریر ابحاث به قلم آیتالله میرزا علی غروی تبریزی، (قم، ۱۴۱۰ق، چاپ سوم) ص ۴۲۴. [در زمان بازنویسی این فصل از کتاب خبر شهادت آیتالله غروی تبریزی در عراق واصل شد، روانش شاد باد.]

شيخ محمد حسن نجفى، جو اهرالكلام في شرح شرائع الاسلام، ج ٢١، ص ٣٩٧.

۷. آیتالله سیدمحمد حسین طباطبابی بروجردی، البدرالزاهر فی صلوة الجمعة و المسافر،
 تقریرابحاث به قلم شیخنا الاستاد آیتالله حسینعلی منتظری نجف آبادی (چاپ اول قم،
 ۱۳۷۸ هـق) ص ۵۲\_۵۳.

۱۰۸ حکومت ولایی

سيطره بر شئون غير است. ادله اين وحدت معناي ولايت فقيه به قرار ذيل است:

اول. این معنا در تمامی کتب لغت به عنوان یکی از معانی لغوی ولایت (برخاسته از معنای اصلی: قرب) ذکر شده و به دو معنای متفاوت، تفکیک نشده است.

دوم. اصل، عدم ولایت است. این ولایت است که محتاج دلیل معتبر برای خروج از این اصل است. ولایت فقیه، چه ولایت فقیه در امور حسبیه، چه ولایت عامّهٔ فقیه، و چه ولایت مطلقهٔ فقیه، برای خروج از این اصل محتاج ارائهٔ دلیل معتبر فقهی است. وحدت اصل عدم ولایت، دلیل دیگری برای وحدت معنای ولایت در موارد سه گانهٔ ولایت فقیه است.

سوم. هر مرتبهای از ولایت فقیه شامل مرتبهٔ پایین تر می شود. به این معنی که ولایت عامهٔ فقیه قطعاً ولایت فقیه در امور حسبیه را دربرمی گیرد و ولایت مطلقهٔ فقیه، شامل ولایت عامهٔ فقیه و ولایت فقیه در امور حسبیه می گردد. دلیل ندارد که ولایت فقیه را در هر مرتبه دارای معنایی متفاوت با معنای ولایت در مرتبهٔ دیگر بدانیم.

چهارم. فقهاءِ برای ولایت فقیه بر مردم، ولایت فقیه بر قاصرین و دیگر ولایتهای فقهی، مقسم واحدی ذکر کردهاند و در تقسیم واحدی، از اولیای مختلف فقهی سخن به میان آوردهاند. ۲ وحدت تقسیم و وحدت مقسم

دلیل دیگری بر ارادهٔ معنای واحد از ولایت در مواضع مختلف فقه است. پنجم. در بسیاری موارد بر ولایت عامه فقیه بر مردم و ولایت فقیه در امور حسبیه (از جمله ولایت بر غیّب و قصّر) دلیل واحدی از قبیل روایت «مجاری الامور» و «السلطان ولی من لاولی له» و مانند آن اقامه شده است. آیا ممکن است از دلیل واحد، دو معنای متفاوت از ولایت فقیه به دست آورد؟ وحدت دلیل از معتبرترین ادلهٔ وحدت معنی، در استعمالات مختلف ولایت فقیه است.

ششم. ولایت فقیه، فقط و فقط در کتب فقهی مطرح شده است، نه در کتب عرفانی، کلامی، تفسیری و روایی. مسئله ولایت فقیه به صورت منسجم و مستقل در کتب کلاسیک فقهی از زمان شیخانیصاری در ذیل بحث اولیای عقد در کتاب مکاسب، بعد از ولایت پدر و جد پدری بر فرزند صغیر یا سفیه و مجنون، عرضه شده است. آفقیهان شیعه از جمله خرند صغیر یا سفیه و مجنون، عرضه شده است. آفقیهان شیعه از جمله سیاسی را از جمله موارد ولایت فقیه دانستهاند. آدر کتب قواعد فقهی از قبیل عوائد نراقی، عناوین میرعبدالفتاح حسینی مراغی، خزائن ملاآقادربندی، و بلغةالفقیه آل بحرالعلوم نیز ولایت فقیه بر مردم، در کنار ولایت فقیه بر غیّب و قصّر مطرح شده است. آهیچیک از فقیهان چه در کتب کلاسیک فقهی، چه در کتب قواعد فقهی، کوچکترین اشارهای به کتب کلاسیک فقهی، چه در کتب قواعد فقهی، کوچکترین اشارهای به تفاوت معنای ولایت در ولایت فقیه بر مردم و ولایت فقیه بر غیّب و قصّر

۱. شیخ جعفر، کشف الغطاء عن مبهمات الشریعة الغزّاء، ص ۳۷ (چاپ سنگی). ملااحمد نراقی، عوائدالایام، ص ۵۲۹ شیخ مرتضی انصاری، المکاسب، ص ۱۵۳ (چاپ سنگی). امام خمینی، تهذیب الاصول، تقریر ابحاث به قلم آیتالله شیخ جعفر سبحانی، ج ۳، ص ۱۴۴.

۲. به عنوان نمونه بنگرید به ملااحمد نراقی، عوائدالایام، ص ۵۲۹. میرعبدالفتاح حسینی مراغی، العناوین، رقم ۷۳ عنوان فی الاشارة الی الاولیاء و الموّلیٰ علیهم (چاپ سنگی). سیدمحمد اَل بحرالعلوم، بلغة الفقیه، رسالة فی الولایات، ج ۳، ص ۲۹۸–۲۹۹. شیخ محمد علی ثقة الاسلام اصفهانی (م ۱۳۱۸ق)، رسالة فی الولایات، (چاپ سنگی).

۱. از جمله رجوع كنيد به نراقى، عوائد الايام، ص ۵۶۳.

أ. شيخ انصارى، المكاسب، مسئلة من جملة اولياء التصرف في مال من لايستقل بالتصرف في ماله الحاكم، ص ١٥٣\_١٥٥.

۳. امام خمینی، کتاب البیع، ج ۲، ص ۴۵۹\_۵۲۰.

۴. نراقی، عوائدالایام، ص ۹۲۵ مراغی، العناوین، رقم ۷۳ آل بحرالعلوم، بلغةالفقیه، ج ۳، ص ۲۹۸ دربندی، خزائنالاحکام (چاپ سنگی).

ثانیاً فقها با طرح بحث ولایت فقیه در آثار فقهی خود از اواسط قرن سیزدهم هجری مسئلهٔ ولایت فقیه بر مردم را از مسائل فقهی به شمار آوردهاند. ۱

ثالثاً فقیهان بر فقهی بودن مسئله ولایت فقیه بر مردم و کلامی نبودن آن تصریح کردهاند: «مسئلهٔ نفوذ تصرفات فقیه در شئون غیر و نیز مسئلهٔ وجوب تبعیت از اوامر و نواهی ولی فقیه بحث فقهی است. حتی این دو مسئله در مورد نبی عَیْشُ و امام الی نیز حکم شرعی عملی است، اما معرفة نبی عَیْشُ و امام الی و اعتقاد به آنها مطلوب نفسی و مقوّم اسلام و ایمان است. این وجوب نفسی معرفت و اعتقاد در غیرمعصوم جاری نمی شود.» ۲

سالها قبل امام خمینی قدس سرّه الشریف در کتاب کشف الاسرار در پاسخ این پرسش: «اینکه می گویند مجتهد در زمان غیبت، نایب امام است راست است یا نه؟ اگر راست است حدودش چیست؟ آیا حکومت و ولایت نیز در آن هست یا نه؟» مرقوم فرموده اند: «ولایت مجتهد که مورد سؤال است از روز اوّل میان خود مجتهدین مورد بحث بوده هم در اصل داشتن ولایت و نداشتن و هم در حدود ولایت و دامنهٔ حکومت او، و این یکی از فروع فقهیه است که طرفین دلیلهایی می آورند که عمدهٔ آنها احادیثی است که از پیامبر و امام وارد شده است.» آاز این عبارت حضرت

نکردهاند. حال آنکه اگر کمترین تفاوتی در این دو موضع بود به واسطهٔ امکان توهم، بر فقهای عظام لازم بود به این تفاوت اشاره کنند. عدم اشاره به این تفاوت، دلیل بر وحدت معنای ولایت در دو موضع یاد شده است.

هفتم. اضافهٔ ولایت به فقیه نه به عارف، نه به متکلم، نه به سایس (سیاستمدار)، اقتضا میکند که مراد از ولایت، ولایت فقهی باشد، نه ولایت عرفانی، نه ولایت کلامی و نه ولایت سیاسی (یعنی بدون اعتبارِ نوعی خاص از حکومت، یعنی ولایت شرعی). اگر تعلیق حکم بر وصف مشعر به علیّت باشد، واضح است که فقیه از آن حیث که فقیه است صلاحیت تصدی منصب ولایت بر مردم را یافته است، نه از حیث دیگر. متناسب با فقیه، ولایت فقهی است، نه ولایت عرفانی، نه ولایت

کلامی و نه ولایت به معنای حکومت (بدون در نظر گرفتن قیود خاص ولایت شرعی). از آنجا که اگر جز ولایت فقهی در ولایت فقیه اراده شده باشد، حداقل امکان توهم ولایت فقهی بسیار جدی است. برای دفع دخل توهم مقدر، لازم بود از جانب فقها تصریح شود که در این اصطلاح، مراد از ولایت، ولایت فقهی نیست. عدم اشاره به چنین امری، از اسباب اطمینان به این است که مراد از ولایت در ولایت فقیه بر مردم، ولایت فقهی است.

فارغ از ولایت فقهی فقیه بر مردم، مسئلهٔ ولایت فقیه مسئلهای فقهی است نه کلامی.

اولاً از دیدگاه مطالعهٔ پسینی، از آغاز تا استقرار ولایت فقیه در ایران هیچ متکلّمی ولایت فقیه بر مردم را از عوارض فعل خداوند ندانسته تا نصب فقیه را از باب قاعدهٔ لطف بر خداوند واجب بشمارد. ا

 <sup>→</sup> التمهید شیخ طوسی، تجریدالاعتقاد محقق طوسی، کشف المراد علامه حلی، و گوهر مراد فیاض لاهیجی مؤید این ادعاست.

۱. رجوع به بحث ولایت فقیه در مکاسب شیخ انصاری، جواهرالکلام و کیتاب البیع امام خمینی.

استاد آیتالله شیخ جواد تبریزی، ارشاد الطالب الی تعلیق علی المکاسب، مباحث الولایات ج ۳، ص ۱۸ (با تلخیص).

امام خمینی، کشفالاسرار، ص ۱۷۹.

۲. امام خمینی، کشفالاسرار، ص ۱۸۰. حضرت امام این کتاب را در پاسخ به اسرار

۱. رجوع به بحث امامت كتب معتبر كلامي شيعه از قبيل الشافي في الامامة سيدمرتضي،

اول. جاعل ولایت شارع مقدس است. ولایت به معنای اولویت، تصرف، سلطنت، امارت و قیام به شئون غیر یکی از احکام وضعی است. و حکم، اعم از وضعی و تکلیفی محتاج جاعل است.

دوم. اولیاء: همهٔ فقیهان عادل به نحوهٔ عموم استغراقی از سوی شارع مقدس به ولایت بالفعل بر مردم منصوب شدهاند. از حیث نصب به ولایت هیچ فرقی بین فقیهان عادل نیست. ۱

سوم. موّلی علیهم: همهٔ مردمی که به ملکهٔ قدسیهٔ اجتهاد نرسیدهاند (عوام) تحت ولایت شرعی فقیهان عادل هستند و مولّی علیهم خوانده می شوند. ۲

چهارم. حوزهٔ ولایت: امور عمومی (غیرشخصی، غیر خصوصی)، امور نوعیه راجع به تدبیر جامعه و سیاست، مسائل سلطانی، امور مرتبط با حکومت، مسائل عمومی و اجتماعی و آنچه هر قومی به رئیس خود مراجعه میکند. آین حوزه معادل حوزهٔ امور عمومی در علم حقوق است. به عبارت دیگر تمامی شئون انسانها به استثنای سپهر زندگی خصوصی، تحت ولایت شرعی فقهاست.

# لوازم ولايت شرعى فقيهان بر مردم.

اول. در حوزهٔ ولایت یعنی امور عمومی جامعه و مسائل مرتبط به سیاست، عدم تساوی برقرار است. مردم عادی (عوام) و فقیهان عادل در ادارهٔ امور سیاسی و تدبیر مسائل اجتماعی بر مبنای احکام شرع، برابر نیستند.

امام این نکات بدست می آید:

اول. حكومت از مصاديق ولايت فقيه است.

دوم. ولایت فقیه از ضروریات فقه شیعه نیست، زیرا در دو ناحیه در آن اختلاف است: یکی در اصل ولایت فقیه و دیگری در قلمرو اختیارات ولی فقیه.

سوم. مسئلهٔ ولایت فقیه یکی از فروع فقهی است (نه از اصول اعتقادی یا مسائل کلامی).

اما اینکه در بعضی ادله عقلی ولایت فقیه بر مردم به قاعدهٔ لطف تمسک شده در بخش دوم (مبانی تصدیقی ولایت) مورد تحلیل انتقادی قرار خواهد گرفت. اما از دیدگاه پیشینی اینکه مسئله جواز تصرف فقیه و وجوب اطاعت از وی (و دیگر احکام فقهی مسئلهٔ ولایت فقیه) را از فروع مسئلهٔ کلامی نصب فقیه از جانب خداوند دانستهاند، این نکته انحصاری به مسئله ولایت فقیه بر مردم ندارد، تمام مباحث فقهی تا از جانب خداوند سبحان جعل نشده است، الزام شرعی عمل به آنها جاری نمی شود. واضح است که وضع کلیهٔ احکام شرعی بر همین منوال از باب قاعدهٔ لطف بر خداوند واجب است. آیا بر همین سیاق نمی توان کلیهٔ مسائل فقهی را مسائل کلامی قلمداد کرد؟!

۷. ارکان مسئلهٔ فقهی ولایت شرعی فقیه بر مردم  $^{7}$  عبارت است از:

۱. از جمله رجوع کنید به امام خمینی، ولایت فقیه، ص ۴۲.

ملااحمد نراقى، عوائدالايام، ص ۵۲۹.

۳. از جـمله رجـوع کنید بـه امام خـمینی، کـتاب البـیع، ج ۲، ص ۴۷۲، ۴۸۳، ۴۸۹، ۴۸۹، ۴۸۵
 ۴۹۵\_۴۹۵ و الرسائل، ج ۲، ص ۱۱۹ و تهذیب الاصول، ج ۲، ص ۱۴۹.

<sup>←</sup> هزارسالهٔ حکمی زاده در سال ۱۳۲۳ ه. ش. به رشتهٔ تحریر درآوردهاند.

۱. استاد آیتالله شیخ عبدالله جوادی آملی معتقدند: «مسئله ولایت درزمان غیبت یک مسئله کلامی است گرچه فروع فقهی آن نیز محفوظ است...» مقاله امامت و ولایت در کتاب پیرامون وحی و رهبری، ص ۱۴۳. درباره جایگاه ولایت در مباحث کلامی از دیدگاه معظمله از جمله رجوع کنید به مقاله «سیری درمبانی ولایت فقیه» فصلنامهٔ حکومت اسلامی، شماره اول، پاییز ۱۳۷۵، ص ۱۹-۶.

از جمله رجوع كنيد به امام خمينى، المكاسب المحرمه، ج ٢، ص ١٠۶، و صحيفه نور،
 ج ٩، ص ٢٥٣.

محقق نراقی در مقام بیان اولیای شرعی، «فقهای عادل» را «اولیاء بر عوام» دانسته است. ۱

آیت الله سید محمد آل بحرالعلوم (م ۱۳۲۶ق) در کتاب بلغة الفقیه در رساله ولایات در توضیح فرق بین حق و ولایت می نویسد: «اثر ولایت، نقص موّلیٰ علیه و بازگشت مصلحت [اعمال ولایت] به مولّیٰ علیه جهت اتقان نظام است.» ۲

امام خمینی قدس سرّه در کتاب ولایت فقیه (درسهای خارج فقه در حوزه نجف اشرف در سال ۱۳۴۸ش) فرمودهاند: «ولایت فقیه از امور اعتباری عقلایی است و واقعیتی جز جعل ندارد. مانند جعل (قراردادن و تعیین) قیّم برای صغار. قیّم ملت با قیّم صغار از لحاظ وظیفه و موقعیت هیچ فرقی ندارد.»

آیت الله شهید مرتضی مطهری در انتهای کتاب پیرامون جمهوری اسلامی، در گزارشی از انواع حق حاکمیت، دومین نوع آن را حق الهی دانسته، از جانب قائلین آن می نویسد: «... قهراً ماهیت حکومت [در این صورت] ولایت بر جامعه است، نه نیابت و وکالت از جامعه. فقه هم این

دوم. فقیهان عادل (اولیای شرعی مردم) در تدبیر امور سیاسی و مدیریت اجتماعی جامعهٔ اسلامی، دارای امتیاز، توانمندی و قابلیت شرعی هستند، اطلاع تخصصی از ابعاد شریعت و ملکه اجتهاد و فقاهت، چنین اهلیّتی را برای ایشان ایجاد کرده است، که علاوه بر تصدی امور خودشان توانایی تدابیر امور مردم را نیز داشته باشند.

سوم. مردم به عنوان موّلیٰ علیهم در تمامی امور عمومی، شئون سیاسی و مسائل اجتماعی مرتبط به ادارهٔ جامعه، بویژه در مسائل کلان در ترسیم خطوط کلی آن، ناتوان از تصدی، فاقد اهلیت در تدبیر و محتاج سرپرست شرعی هستند. مردم اگرچه در حوزهٔ امور خصوصی و مسائل شخصی، مکلف و رشیدند، اما در حوزه امور عمومی، شرعاً محجورند و هرگونه دخالت و تصرف مردم در حوزه امور عمومی، محتاج اجازهٔ قبلی یا تنفیذ بعدی ولی فقیه است.

۹. فلسفهٔ تشریع ولایت شرعی فقیه بر مردم. فلسفهٔ کلی جعل ولایت در همه موارد، جبران نقصان مولی علیهم است. از آنیجا که مردم، بیدون ارشاد، تیدبیر و ولایت فقیهان عادل در حوزهٔ امور عمومی منحرف می شوند و چه بسا مصالح خود را زیرپا بگذارند و تحت القائات شیاطین و دشمنان انسانیت قرار گرفته، تصمیمی ناصواب اتخاذ کنند، حکمت بالغه و لطف الهی اقتضا می کند که توده مردم برای جبران این ضعف و ناتوانی خود تحت ولایت و تدبیر فقیهان عادل قرار گیرند. واضح است که مراد از محجوریت عوام در حوزهٔ امور عمومی، عدم اهلیت در تمامی شئون نیست، بلکه فقیهان تصریح کردهاند که مردم در سپهر زندگی صرفاً در حوزهٔ امور عمومی است به تصریحات خصوصی خود رشید و صاحب اختیار شرعی هستند و این قیمومت صرفاً در حوزهٔ امور عمومی است. در این باره مناسب است به تصریحات برخی از فقهای عظام اشاره شود.

ا. نراقی، عوائدالایام، ص ۵۲۹.

٢. آل بحرالعلوم، بلغة الفقيه، ج ٣، ص ٢١١.

امام خمینی، ولایت فقیه، ص ۴۱ (تهران، ۱۳۷۳، ناشر: مؤسسه تنظیم و نشر آثار امام خمینی).

امام خمینی قدس سره در آثار فقهی استدلالی و فتوایی خود از قبیل کتاب البیع و تحریرالوسیله درباره جایگاه مردم در نظام مبتنی بر ولایت فقیه بحث نکردهاند، اما در گفتارهای عمومی شان در صحیفه نور بویژه مصاحبههای پاریس و سخنرانیهای تهران درباره جایگاه رفیع مردم در جمهوری اسلامی، سخنان ارزشمندی ایراد کردهاند از جمله «میزان رأی مردم است». درباره جایگاه مردم در اندیشهٔ سیاسی امام خمینی قدس سرّه و سیر تطور اندیشهٔ سیاسی بنیانگذار جمهوری اسلامی رضوان الله علیه در مجال دیگر بحث خواهیم کرد.

جامعه، جبران نقص و قصور آنهاست و امر فقهاء نافذ است.» ا

آیتالله شیخ محمد مؤمن قمی در کتاب کلمات سدیده فی مسائل جدیده در رسالهٔ مزاحمت اقدامات حکومت اسلامی بیا حقوق اشخاص نوشته است: «مقام رهبر به نسبت مردم مقام ولی و قیّم به نسبت مولی علیه است... لازمهٔ اینکه کسی ولی دیگری باشد چه دیگری فرد یا جامعه باشد، این است که ادارهٔ امر موّلیٰ علیه در دست ولیّ اوست، این مقتضای ولایت است... هیر آنچه بیه مصالح امت از حیث امت بودن مربوط می شود، او [ولیّ شرعی، رئیس دولت اسلامی] ولیّ ایشان است و در این امور [عمومی] مردم اختیاری ندارند، و اعتباری به رضایت و کراهت مردم در این امور [عمومی] نیست.... وقتی که خداوند [فقیه] را ولیّ امت کرده است، تصمیمات او در حق مردم نافذ است و اراده و رضایت ولیّ بر مردم حاکم است و مردم در این امور [عمومی] اصلاً اختیاری ندارند.... مقتضای ولایت، الغای اختیار موّلیٰ علیه [در حوزه ولایت] است... امت اسلام موّلیٰ علیه است و معلوم است که موّلیٰ علیه در حیطهٔ اعمال ولایت ولیّ اختیار و ارادهای ندارد...» ۲

آیت الله جوادی آملی در کتاب پیرامون وحی و رهبری در مقالهٔ «امامت و ولایت» مرقوم داشته است: «مردمی که مبداء قابلی امر حکومت اند نه مبداء فاعلی آن، صاحب اختیار آن امر نخواهند بود تا زمامدار آن باشند و

۱. آیتالله سیدکاظم حسینی حائری، الامامة و قیادة المجتمع (قم، ۱۴۱۶ ق) ص ۲۱۳ و ۲۱۴. معظمله در کتاب ولایة الامر فی عصرالغیبة (قم، ۱۴۱۴ق) ص ۲۶۱ قصور جامعه را از زاویه ای دیگر مورد بررسی قرار داده اند.

مسأله را به عنوان ولايت حاكم مطرح كرده است، از نوع ولايتي كه بر قصر و غيب دارد.» ا

آیتالله سیدکاظم حسینی حائری در کتاب اساس الحکومة الاسلامیة نوشته است: «مقصود از ثبوت ولایت عامه فقهاء، این نیست که ایشان مانند نبی علیه و امام الیه «اولی بالمؤمنین من انفسهم» هستند. ولایت به این معنی تنها برای پیامبر علیه و امام الیه و امام الیه و امام الیه و امام الیه این معنی تنها برای پیامبر علیه و امام الیه و امام الیه این محنی به مسلاحظهٔ اما منصرف به ذهن عرفاً (به مناسبت حکم و موضوع یعنی به مسلاحظهٔ نوعیت حکم و تناسب عرفی آن با موضوع و محکوم علیه) چه در ولایت پدر بر اولاد و چه در ولایت فقیه بر جامعه یا غیر آن، ولایت در حدود تکمیل نقص موّلیٰ علیه و علاج قصور اوست.»

معظمله در کتاب دیگرش الامامة و قیادة المجتمع آورده است: «فقیهی که دلیل بر ولایت او وارد شده است، از سنخ سایر ادلهٔ ولایات رایج از قبیل ولایت پدر بر کودکان و مانند آن تجاوز نمیکند. ولایت پدر بر کودکش او را اولی بر طفل از نفس طفل نمیگرداند، بلکه تنها رعایت مصلحت طفل و جبران نقص طفولیت اوست. همین معنا را عیناً از ولایت فقیه می فهمیم، زیرا [از ولایت فقها بر مردم] این را نمی فهمیم که فقها اولیٰ بر مؤمنین از خود مؤمنین هستند، آنچنان که در ولایت پیامبر میگیش و امام ایکی است. تنها چیزی را که می فهمیم، در حد تعبیر علمای اصول (مناسبات حکم و موضوع) این است که مقصود از ولایت فقها بر مردم و

۲. آیتالله شیخ محمد مؤمن قمی، کلمات سدیده فی مسائل جدیدة، کلمة فی میزاحمة اقدام الحکومة الاسلامیة لحق الاشخاص (قم، ۱۴۱۵ ق) ص ۱۶، ۱۷ و ۱۸. ترجمهٔ مقاله معظمله تحت عنوان «تزاحم کارهای حکومت اسلامی و حقوق اشخاص» در مجله فقه اهل بیت (ع) شماره عـ۵، بهار و تابستان ۱۳۷۵ در قم منتشر شده است.

شهید مرتضی مطهری، کتاب پیرامون جمهوری اسلامی، ص ۱۵۳، درباره دیدگاه استاد شهید درباره حکومت اسلامی رجوع کنید به کتاب پیرامون انقلاب اسلامی ص ۸۰ـ۸۹.
 استاد آیتالله سیدکاظم حسینی حائری، اساس الحکومة الاسلامیة، (بیروت ۱۳۹۹ق)، ص ۱۳۵ و ۱۳۶ و نیز رجوع کنید به ص ۱۷۵ـ۱۷۹ این کتاب به نام بنیانهای حکومت در اسلام توسط وزارت ارشاد اسلامی به فارسی ترجمه و منتشر شده است.

ندارند. به رسمیت شناختن چنین حقی برای عوام به منزلهٔ نفی ولایت و خروج مردم از عنوان شرعی مولّی علیهم است. ا

چهارم. معیار تصمیمگیری در حوزهٔ عمومی، نظر ولی فقیه است، فقیه، ولی بر مردم است نه وکیل از سوی مردم، لذا موظف نیست، همچون وکیل نظر موکلین خود را در ادارهٔ جامعه رعایت کند. این مردماند که میباید اعمال خود را با نظر ولی فقیه، سازگار و هماهنگ کنند نه برعکس. ۲

پنجم. هر نوع تصرف مردم در حوزهٔ عمومی تنها وقتی مشروع است که یا با اذن قبلی ولی فقیه یا با تنفیذ و امضای بعدی ولی فقیه همراه باشد. "بر این اساس، اگر ولی فقیه صلاح بداند، بعضی امور جزیی و غیرکلان سیاسی و اجتماعیِ تحت نظارت ایشان به عهدهٔ مردم نهاده می شود. اما در همین موارد نیز ولایت و امضای نهایی به عهدهٔ ولی امر

۱. رجوع كنيد به آيتالله شيخ محمد مؤمن قمى، كلمات سديده فى مسائل جديده، ص ٢٢، «حكم الولاية و مقتضاها ان لاخيرة لاحد اذا قضى الولئ فى دائرة ولايته شيئاً بل يجب اطاعته و اتباعه و ينفذ هذاالقضاء على جميع من تحت الولاية.» و نيز رجوع كنيد به صورت مشروح مذاكرات بازنگرى قانون اساسى جمهورى اسلامى ايران، ج ٣، ص ١٣٤١، ١٢٤٩ و ص ١٣٤١،

با تبادلنظر همدیگر آن را انشاء کنند و بیافرینند...» ا

• ۱. احکام ولایت شرعی فقیهان بر مردم آنچه ذکر شد تنها نمونهای از مستندات بحث بود. در اینکه مراد از ولایت در ولایت فقیه، ولایت شرعی و فقهی است نباید تردیدی بخود راه داد.

اول. مردم به عنوان مولّیٰ علیهم درنصب و عزل ولی فقیه هیچ دخالتی ندارند. فقیهان عادل از سوی شارع، نصب شدهاند و با از دست دادن صفات عدالت یا فقاهت، خود به خود معزول می شوند. حتی فقیهان عادل، صلاحیت نصب و عزل یکدیگر را ندارند. فقیهان عادل به عنوان کارشناسان شرعی، تنها کاشف از عزل الهی منصب ولایت از بعضی مصادیق به واسطهٔ اسقاط صفات فقاهت یا عدالت هستند، نه بیشتر. دست مردم مثل همه مولّیٰ علیهم دیگر از نصب و عزل ولیّ شرعی، کوتاه است. دوم. آمردم در حوزهٔ امور عمومی یا ذی حق نیستند و یا در صورت دوم. آمردم در حوزهٔ امور عمومی یا ذی حق نیستند و یا در صورت خود را ندارند. اولیای شرعی مردم یعنی فقیهان عادل در حوزهٔ عمومی، قبول زحمت کرده از حقوق و مصالح مردم بهتر از خود مردم دفاع می نمایند.

سوم. مردم به عنوان مولّیٰ علیهم حق دخالت در اِعمال ولایت یا نظارت (چه استطلاعی چه استصوابی) بر اَعمال ولئ در حوزهٔ عمومی را

۲. آیتالله جوادی آملی، کتاب پیرامون وحی و رهبری، ص ۱۵۹، «چون معیار تصمیمگیری در ولایت تشخیص موکل و تحدید در ولایت تشخیص ولی است و میزان تصمیمگیری در وکالت تشخیص موکل و تحدید حدود از طرف اوست، پس جمع ولایت و وکالت ممکن نیست، چه اینکه ممکن نیست شخص مختاری برای خودش قیّم و ولیّ نصب نماید...»

۳. آیتالله جوادی آملی در اطلاعیه تاریخیشان در معرفی نامزد آؤلیٰ در هفتمین دورهٔ انتخابات ریاست جمهوری سال ۱۳۷۶ در ضمن تشریح مبانی فقهی این گزینش مرقوم فرمودهاند: «همراهی (معیت) با ولیّ و الی مسلمین که در آیهٔ فوق (سوره نور، آیه ۶۲) به آن اشاره شد به این است که رئیسجمهور آینده نه تنها مخالفت رهبری را مانع مشروعیت عمل بداند، بلکه موافقت او را شرط صحّت تلقی نماید و نه تنها اجازه لاحق را لازم بداند بلکه اذن سابق را احراز کند اعم از تصریح یا تلویح یا فحوی»، روزنامه رسالت، شماره به ۱۳۷۹، ۳۳ اردیبهشت ۱۳۷۶، ص ۲.

۱. استاد آیتالله جوادی آملی، پیرامون وحی و رهبری، مقاله امامت و ولایت، ص ۱۷۷ و نیز رجوع کنید به ص ۱۵۸ تا ۱۷۸.

رجوع کنید به آیتالله جوادی آملی، پیرامون وحی و رهبری، ص ۱۶۴ و ۱۶۸. معظمله در نفی حق انتخاب مردم و اثبات نصب فقیهان به ولایت، سعی بلیغی نمودهاند. رجوع کنید به ص ۱۶۰ و ۱۸۴\_۱۹۸.

امام خمینی در مهمترین اثر فقهی خود کتاب البیع به نظریهٔ نصب، تصریح کردهاند: ج ۲، ص ۴۷۹، ۴۸۰ و ۴۸۵ تحریرالوسیله، ختام امر بالمعروف و النهی عن المنکر، مسئله ۱ و ۲، ج ۱، ص ۴۸۲ کتاب ولایت فقیه، ص ۸۰ و ۸۴

برسانند و مطمئن باشند که ولی فقیه، مصلحت مردم را بهتر از خودشان تشخیص میدهد.

هشتم. ولایت شرعی فقیهان عادل بر مردم، قهری است نه اختیاری. فقیهان عادل چه بخواهند چه نخواهند از سوی شارع، به ولایت بر مردم منصوب شدهاند و در صورتی که شرایط مهیا باشد، موظف اند تصدی امور سیاسی و شئون عمومی جامعه را به عهده بگیرند، چرا که اگر ایشان به این مهم اقدام نکنند، جامعه به انحراف کشیده می شود. ا

مردم نیز موظف اند، ولایت شرعی فقیه عادل را بپذیرند و با او بیعت نمایند. بیعت با ولی شرعی، تولّی، یعنی پذیرش ولایت است. والا پذیرش و عدم پذیرش مردم هیچ تأثیری بر اصل ثبوت ولایت ندارد. آ واضح است که با پذیرش و نصرت مردم، ولی فقیه توفیق ادارهٔ امور عمومی براساس شرع انور را می یابد و در صورت عدم پذیرش مردم، عمومی براساس شرع انور را می یابد و در صورت عدم پذیرش مردم، توفیق اداره براساس شرع، محروم می شود آ و گناه این سلب توفیق به پای مردمی است که از تولّی سرباز زده اند. وظیفه تولّی و پذیرش، غیر از حق انتخاب است. در حق انتخاب، مردم مجازند هر طرف را انتخاب کنند، اما در وظیفه تولّی و پذیرش، مردم موظف اند ولایت فقیه عادل را بپذیرند و در صورت عدم پذیرش معصیت کارند. \*

نهم. ولایت فقیه عادل بر مردم، دائمی و مادام العمر است، نه موقت. تا زمانی که عناوین فقاهت و عدالت باقی است، این ولایت، استمرار دارد. لذا توقیت ولایت شرعی (محدود کردن زمان ولایت به وقت مشخص،

است، و ولی فقیه در هر مرحله می تواند صوابدید مردم یا نمایندگان و منتخب مردم را هرگونه که خود صلاح می داند، اصلاح نماید. ا

ششم. پیچیدگی روبه تزاید جوامع بشری، ادارهٔ آنها را درگرو تشکیل نهادهای متعدد در حوزهٔ عمومی کرده است. مشروعیت تمامی نهادهای عمومی از طریق انتساب آنها به ولی فقیه تأمین می شود. آین انتساب از دو راه است: یکی اینکه مسئولین نهادهای عمومی، منصوبین ولی فقیه باشند، و دیگری، در غیر این صورت، نظارت استصوابی نمایندگان ولی فقیه در کلیهٔ نهادهای عمومی (که مسئولین آن نهادها، منصوب ولی فقیه نیستند)، شرط مشروعیت آن نهادهاست.

هفتم. مهمترین وظیفهٔ شرعی مردم در برابر ولی فقیه، اطاعت و تبعیت از اوامر و نواهی اوست. دیگر وظیفهٔ مردم، یاری و نصرت ولی فقیه در ادارهٔ امور عمومی است. مردم موظف اند هر امری که به نحوی از انحاء به حوزهٔ عمومی مربوط می شود، درصورت اطلاع، به گونه ای که مورد استفادهٔ دشمنان اسلام قرار نگیرد \_ یعنی محرمانه \_ به عرض ولی فقیه

۱. رجوع کنید به منبع پیشین، ص ۲۳.

آیتالله جوادی آملی، پیرامون وحی و رهبری، ص ۱۷۰ تا ۱۷۴.

۳. رجوع کنید به امام خمینی، تحریرالوسیله، ج ۱، ص ۴۸۳.

۴. آیتالله جوادی آملی، مقاله سیری در مبانی ولایت فقیه، فصلنامه حکومت اسلامی، شماره اول، پاییز ۱۳۷۵، ص ۶۵.

۱. آیتالله شیخ محمد مؤمن قمی، کلمات سدیده فی مسائل جدیده، ص ۲۰، «مشروعیت مجلس تشریع و قانونگذاری مانند سایر دوائر مختلف در نظام ولایت موقوف به رأی ولی مسلمین است، او کسی است که خداوند وی را ولئ بر مردم قرار داده است. پس اگر [ولی فقیه] مصلحت امت را در تأسیس مجلس قانونگذاری دید که نمایندگان مردم در آن گرد آیند، رأی و عزمش لازم الاتباع است، و موافقت ولی فقیه موجب میگردد که آرای نمایندگان مردم دارای ارزش و لازم التبعیه گردد والا ملاک و اصل، رأی ولی امر مسلمین است.»

بر مبنای نظریه ولایت انتصابی مطلقه فقیه عبارت امام راحل «میزان رأی مردم است» همواره مقیّد به صلاحدید ولی فقیه است.

رجوع کنید به آیتالله مؤمن قمی، کلمات سدیدة فی مسائل جدیدة، ص ۲۰ و نیز ص ۱۱ و ۲۰ «تشکیلات حکومت و نظام، ناشی از اراده و صوابدید و اختیار ولی فقیه است، نه اینکه حدود اختیار او ناشی از تشکیلات و نظامی باشد که او نیز جزء آن است، نظام ناشی از اوست، نه اینکه او ناشی از نظام باشد.»

مردم، تنها اموری تحت ولایت قرار میگیرد که به نحوی از انحاءِ، ارتباطی با حوزه امور عمومی پیدا کند والاً سپهر زندگی خصوصی مردم از تحت ولایت فقیهان، بیرون است. ۱

چهاردهم. ولایت شرعی فقیه عادل بر مردم، تنها با انتصاب از سوی شارع، سازگار است. ولایت نمی تواند انتخابی باشد. ۲

پانزدهم. زن، فاقد ولایت شرعی است. به عبارت دیگر زنان، صلاحیت تصدی منصب ولایت شرعی بر مردم را ندارند ولو اینکه به درجهٔ اجتهاد نائل شده باشند. به طور کلی شرایط تصدی ولایت شرعی بسر مردم، عبارت است از: فقاهت، عدالت، مرد بودن، حرّ بودن، حلالزاده بودن، مکلف بودن.

شانزدهم. ولی فقیه در حوزهٔ امور عمومی، شرعاً مقید به رعایت مصلحت مردم است. \* مرجع تشخیص مصلحت مردم، خود وی یا منصوبین او هستند.

هفدهم. ولايت فقيه بر مردم، مقامي مقدس است. ٥

۱۱. تفاوتهای ولایت عامهٔ فقیه و ولایت فقیه در امور حسبیه. فقیهان عادل هم بر عامهٔ مردم ولایت دارند (که از آن به حکومت و زعامت سیاسی فقیه تعبیر می شود) و هم بر امور حسبیه (از قبیل ولایت بر غیّب و قصّر، تصدی اوقاف عمومی و سرپرستی همه امور نیازمند

مثلاً ده سال) جایز نیست. اگر کسی ولایت دارد، همواره دارد والاً ندارد. ا از سوی دیگر تا زمانی که مردم به درجهٔ اجتهاد و فقاهت نائل نشدهاند، مولّی علیهم محسوب می شوند. لذا محجوریت عوام در حوزهٔ امور عمومی، دائمی است.

دهم. ولایت شرعی فقیهان عادل، «عامه» است، یعنی همه مردم را شامل می شود، از هر جنس، رنگ، نژاد، ملیت، دین و مذهب. این ولایت، محدود به مرزهای جغرافیایی نیست و همه مردم جهان (نه فقط مسلمانان و شیعیان) موظف به اطاعت از ایشان هستند. ۲

یازدهم. فقیهان عادل دراعمال ولایت، استقلال دارند و محتاج به تحصیل اذن از کسی (از جمله مردم) نیستند. $^{\text{m}}$ 

دوازدهم. ولایت فقیهان عادل، عقد نیست تا با شرط ضمن عقد، مقید به شرایطی از قبیل التزام به قانون اساسی شود. این ولایت در سعه و ضیق، تنها تابع جعل جاعل است نه مقید به خواست و رضایت مردم.

سیزدهم. تمامی شئون مولی علیهم یعنی مردم، در حوزهٔ امور عمومی تحت ولایت شرعی فقیهان عادل قرار دارد، از امور خصوصی و شخصی

۱. رجوع کنید به امام خمینی، کتاب البیع، ج ۲، ص ۴۷۲ تا ۴۸۹.

۲. رجوع کنید به آیتالله جوادی آملی، پیرامون وحی و رهبری، فصل ۱۳، ص ۶۲ تا ۱۹۰.

۳. رجوع کنید به آیتالله جوادی آملی، پیرامون وحی و رهبری، ص ۱۶۰.

۴. امام خمینی، کتاب البیع، ج ۲، ص ۴۹۵.

۵. آیتالله جوادی آملی، پیرامون وحی و رهبری، ص ۱۸۹، «تغییر مسیر ولایت امر مسلمین از انتصاب توسط معصومین (ع) به انتخاب توسط جمهور پی آمدهایی دارد که ضمن از دست رفتن قداست مقام منیع امامت و تنزل آن به سطح ریاست خلقی و وکالت مردمی به پارهای از آنها اشاره می شود...»

۱. آیتالله جوادی آملی، پیرامون وحی و رهبری، ص ۱۶۸. «رهبری مجتهد عادلی با کفایت مادام العمر است و محدود به زمان خاصی نیست.» نگاه کنید به مشروح مذاکرات شورای بازنگری قانون اساسی جمهوری اسلامی ایران و نامه جامعهٔ مدرسین حوزه علمیه قم به آن شورا دربارهٔ لغو محدودیت زمان زمامداری ولی فقیه به ده سال، ج ۳، صفحات ۱۲۰۹ تا ۱۲۶۲ و ۱۲۸۴.

رجوع کنید به آیتالله شیخ احمد آذری قمی، پرسش و پاسخهای مذهبی، سیاسی و اجتماعی، ص ۲۰۵ (قم، ۱۳۷۲ش).

۳. رجوع کنید به آیتالله جوادی آملی، پیرامون وحی و رهبری، ص ۱۵۹ و ۱۶۰.

۴. رجوع کنید به آیتالله جوادی آملی، پیرامون وحی و رهبری، ص ۱۶۸\_۱۶۹. و مشروح مذاکرات شورای بازنگری قانون اساسی جمهوری اسلامی ایران، ص ۲۱۹، ۲۲۰، ۲۲۳ و ۶۷۶ و ۷۰۰.

مادامی که ارتباطی با حیات عمومی و جامعه ندارد، از ولایت فقیه بیرون است، حال آنکه در ولایت فقیه بر غیّب و قصّر تمامی شئون آنان، مطلقاً تحت ولایت است.

پنجم. محجوریت در دو مرتبهٔ ولایت فقیه با هم متفاوت است. در ولایت فقیه بر مردم، مولّی علیهم تنها در حوزهٔ امور عمومی محجورند. اسباب این حجر عبارت است از عدم فقاهت و نائل نشدن به ملکه قدسیهٔ اجتهاد. اما در ولایت فقیه در امور حسبیه مولّی علیهم مطلقاً و درتمامی شئون خود (اعم از خصوصی و عمومی) محجور است. اسباب حجر در این حوزه، عبارت است از: صغر، سفه، جنون.

ضمناً مراد از محجوریت در حوزهٔ امور عمومی این نیست که هیچ تصرفی از مردم در این حوزه پذیرفته نیست. بلکه مراد این است که هر تصرفی از جانب مردم در حوزهٔ امور عمومی میباید یا قبلاً از مقام ولایت کسب اجازه شده باشد، یا این تصرف مراعیٰ باقی میماند تا با تنفیذ و

۱. استاد آیتالله جوادی آملی در مقالهٔ سیری در مبانی ولایت فقیه، فصلنامه حکومت اسلامی، شماره ۱، پاییز ۷۵ مرقوم فرمودهاند: «... میپندارند ولایت فقیه، از نوع ولایت کتاب حجر فقه است، درحالیکه اصلاً مربوط به آن نیست بلکه به معنای والی بودن و سرپرستی است...، ولایت فقیه مثل ولایت بر مجنون و سفیه و صغیر نیست، بلکه به معنای ولایت مکتب است که والی آن انسان معصوم یا نایب عادل اوست... در این صورت انسان به ولایت فخر میکند چون تحت ولایت دین خداست... خطاب این ولایت به فرزانگان و خردمندان است... بر این اساس هیچ کس محجور نخواهد بود، بلکه این ولایت شخصیت حقوقی ولی بر انسانهای آزاد و احرار است.»

ضمن پذیرش فرمایش معظمله مبنی بر تفاوت ولایت فقیه بر غیّب و قصّر با ولایت فقیه بر مردم (به معنی والی و سرپرست) نشانهها و احکام محجوریت مردم در حوزه امور عمومی (و نه محجوریت در همه شئون از جمله امور خصوصی) را به تفصیل از دو مقالهٔ ایشان و دیگر فقهاء نقل کردیم، می توان عدم اهلیت مردم در تصدی امور عمومی را طبیعی دانست و پذیرش این عدم صلاحیت را فرزانگی نام نهاد، و از استعمال «محجوریت مردم در امور عمومی» احتراز کرد. اما آیا تغییر واژهها حلاًل مشکل است؟

سرپرست) علی رغم وحدت معنای ولایت در هر دو مورد و اشتراک در بسیاری احکام، به واسطه تفاوت مولّی علیهم در دو مورد یاد شده و نیز تفاوت حوزه ولایت، بین ولایت عامه فقیه و ولایت فقیه در امور حسبیه تفاوتهایی است. این تفاوتها و امتیازات به قرار ذیل است:

اول. درولایت فقیه بر مردم، موّلیٰ علیهم، مکلّف هستند (بالغ، عاقل و رشید در امور خصوصی)، اما در امور حسبیه، مولّیٰ علیهم غیرمکلفاند (صغیر، سفیه، مجنون، میت، مقتول، شیء).

دوم. در ولایت فقیه بر مردم، در بسیاری موارد، احکام صادره از سوی ولی فقیه، شامل حال خود وی نیز می شود و از این حیث در اجرای حکم حکومتی با دیگران فرقی ندارد. مثلاً در صورت الزام پرداخت مالیاتهای زائد بر خمس و زکات یا رعایت قوانین راهنمایی و رانندگی از سوی ولی فقیه او نیز مانند مردم، ملزم به رعایت است. به عبارت دیگر شخصیت حقیقی والی مانند دیگر مردم مولی علیهم، تحت ولایت شخصیت حقوقی والی است. حال آنکه در ولایت فقیه در امور حسبیه، احکام صادره از سوی ولی فقیه شامل حال خود وی نمی شود، چون هرگز او مصداق صغیر، سفیه، مجنون و ... نیست. ا

سوم. ولایت فقیه بر مردم، عامه است یعنی همه مردم را شامل می شود و اختصاص به صنف خاصی از مردم ندارد. حال آنکه ولایت فقیه در امور حسبیه تنها شامل اصناف خاصی از قبیل صغار، مجانین، سفهاء، غیّب و... می شود.

چهارم. ولایت فقیه بر مردم شامل همه شئون مردم نـمیشود، بـلکه تنها حوزه عمومی را شامل مـیشود و سپهر زنـدگی خـصوصی مـردم،

استاد آیتالله جوادی آملی، مقاله سیری درمبانی ولایت فقیه، فصلنامه حکومت اسلامی، شماره اول، پاییز ۱۳۷۵، ص ۵۵\_۵۸.

اجازهٔ بعدی ولی فقیه تأیید شود، در صورت رد از جانب ولی فقیه، آن تصرف ساقط است. (دقیقاً مانند تصرف افراد غیرمکلف در اموال خود یا معاملهٔ فضولی در فقه).
۱۲. فقیهان عادل بر یکدیگر ولایت ندارند، بلکه معقول نیست که فقیهی

۱۲. فقیهان عادل بر یکدیگر ولایت ندارند، بلکه معقول نیست که فقیهی بر فقیه دیگر، ولیّ و دیگری موّلیٰ علیه باشد. اهمهٔ فقیهان عادل از سوی شارع مقدس بدون هیچ تفاوت و امتیازی به ولایت بالفعل بر مردم منصوب شدهاند. عزل فقیهان عادل از ولایت، تنها در صلاحیت شارع است و آنان صلاحیت عزل یکدیگر را ندارند. اهر فقیه عادلی که اعمال ولایت نمود، دیگر فقیهان عادل همزمان در آن حیطه، مجاز به مزاحمت وی نیستند و میباید اعمال ولایت او را محترم بشمارند و از مزاحمت برای وی بپرهیزند. تبعیت دیگر فقیهان از فقیه والی درحوزه امور عمومی، در صورت تحقق سه شرط زیر واجب است:

اول. ديگر فقيهان، قائل به نظريهٔ ولايت فقيه بر مردم باشند.

دوم. دیگر فقیهان، والی را مصداق صاحب صلاحیت معتبر شرعی منصب ولایت بدانند.

سوم. در مستند حکم والی یقین به خطا نداشته باشند. ۴

۱۳. ولایت در «ولایت فقیه بر مردم»، نوعی حکومت است. بین ولایت و حکومت، نسبت عموم و خصوص منوجه برقرار است. هر ولایتی، حکومت محسوب نمی شود، مانند ولایت پدر و جدّ پدری بر فرزندان صغیر خود، یا ولایت اولیای دم، هر حکومتی نیز لزوماً حکومت ولایی نیست، مانند حکومت وکالی (حکومت مبتنی بر وکالت زمامدار از جانب شهروندان) یا حکومت مبتنی بر قرارداد اجتماعی (معاهدهٔ لازم بین مردم و خدمتگزاران خدمات عمومی).

حکومت ولایی یعنی حکومتی که متصدی امور عمومی جامعه، از سوی شارع (نه از سوی مردم) به ولایت شرعی بر مردم (نه به وکالت و نمایندگی از جانب مردم و نه معاهده با مردم) نصب (نه انتخاب) شده باشد. لازمهٔ لاینفک حکومت ولایی، محجوریت مردم در حوزهٔ امور عمومی است.

 <sup>→</sup> آیتالله سیدکاظم حسینی حائری، ولایة الامرفی عصر الغیبة، نفوذ حکم الولی علی سایر الفقهاء و حالة العلم بخطاء الولی، ص ۲۵۷ تا ۲۷۱.

ا. امام خمینی، کتاب البیع، ج ۲، ص ۴۸۹، و بویژه در مسئله مزاحمت فقیهی با فقیه دیگر ص ۵۱۴ تا ۵۲۰. «از ادلهٔ ولایت، ولایت فقیهان بر یکدیگر استفاده نمی شود، بلکه معقول نیست فقیهی بر فقیه دیگر ولئ و دیگر مؤلئ علیه او باشد»، ص ۵۱۷.

۲. امام خمینی، ولایت فقیه، ص ۴۲، «... فقهاء ولیّ مطلق به این معنی نیستند که بـر هـمه فقهای زمان خود ولایت داشته باشند و بتوانند فقیه دیگری را عزل یا نصب نمایند، در این معنا مراتب و درجات نیست که یکی درمرتبهٔ بالاتر و دیگری در مرتبهٔ پایین تر باشد، یکی والی و دیگری والی تر باشد.»

۳. امام خمینی، کتاب البیع، ج ۲، ص ۵۱۹.

۴. دراین زمینه در آینده مشروح تر بحث خواهیم کرد. در این مجال رجوع کنید به استاد

۱۲۸ حکومت ولایی

عبارت دیگر حکومت دینی، یک صورت بیشتر ندارد و آن حکومت ولایی است.

ثانیاً. جامعه ای که تحت ولایت فقیه نباشد، تحت ولایت طاغوت است. است. هر حاکمی که بدون نصب و اذن شارع حکومت می کند ولو اینکه مورد رضایت دینداران جامعه باشد و در ادارهٔ جامعه اهداف دین و احکام شرع را مدنظر داشته باشد، طاغوت است.

بنابراین جهان به دو بخش تقسیم می شود: بخش اول تحت ولایت فقیه (تنها صورت مشروع حکومت دینی) است. بخش دوم تحت ولایت طاغوت است.

مهمترین قائلان به ولایت فقیهان عادل بر جامعه، فارغ از اختلاف در قلمرو ولایت (ولایت عامه، ولایت مطلقه) و فارغ از نحوهٔ رابطه شارع و حاکم دینی (انتصاب به ولایت، وکالت از سوی امام معصوم الله از باب جعل حکم بر موضوع) عبارتند از: محقق کرکی، ملااحمد نراقی، سید مراغی (صاحب عناوین الاصول)، شیخ محمد حسن نجفی (صاحب جواهر)، ملای دربندی (صاحب خزائن الاحکام)، حاج آقا رضا همدانی (در مصباح الفقیه)، آل بحرالعلوم (صاحب بلغة الفقیه)، آقا نجفی (در بحث فی ولایت الحالی المینی (در تقریرات مکاسب)، آل کاشف الغطاء (در الفروس الاعلی)، آیت الله بروجردی، امام خیمینی، آیت الله سید عبد الاعلی سبزواری (در مهذب الاحکام)، آیت الله گلپایگانی. ۲

# فصل هشتم

# ولايت و جواز تصرّف

۱. یکی از سؤالات اصلی در نظریههای دولت مبتنی بر مشروعیت الهی بلاواسطه، سؤال از رابطهٔ حاکم دینی و مردم است. قائلین به حکومت ولایی، پاسخ این سؤال را «ولایت» میدانند. حاکم دینی بر مردم ولایت دارد. مراد از این ولایت، ولایت شرعی است. حوزه این ولایت شرعی، امور عمومی فقیه متصدی تدبیر، شرعی، امور عمومی است. در حوزه امور عمومی فقیه متصدی تدبیر، اولی به تصرف و سیطره و امارت است. مردم اگرچه در مسائل خصوصی و شخصی خود رشیدند، اما در حوزه امور عمومی فاقد اهلیت تصرف و محجور محسوب می شوند. لذا هر اقدام و تصرفی از سوی مردم در حوزه امور عمومی بدون اجازهٔ قبلی یا تنفیذ بعدی ولی فقیه نامشروع است. از لوازم حکومت ولایی از دو مورد باید یاد کرد: یکی انتصاب و دیگری فقاهت. حکومت ولایی از سوی شارع نصب می شود (انتصاب، رابطه فقاهت. حکومت ولایی از سوی شارع نصب می شود (انتصاب، رابطه حاکم دینی با شارع است) در حکومت دینی، فقیه ولایت دارد. (فقاهت، مهمترین شرط حاکم در حکومت ولایی است) و مصلحت مردم را بهتر از خود ایشان تشخیص می دهد و رعایت می کند.

به نظر قائلان به حكومت ولايى: اولاً. جامعه بدون ولايت اداره نمى شود. لذا تنها حكومت متصور حق، «حكومت ولايى» است. به

۱. رجوع كنيد به امام خمينى، المكاسب المحرّمة، ج٢، ص ١٠٥، «... فالسلطنة بشئونها و فروعها لهم من قبله تعالى و لايجوز لاحد التصرف فيها و تقلّدها اصلاً و فرعاً لان تقلّدها غصب والتصرف فيها و فى شئونها كائنة ما كانت تصرف فى سلطان الغير.»؛ و نيز صحيفة نور، ج٩، ص٢٥٣.

رسائل المحقق الكركى، ج ١، ص١٤٢؛ عوائدالايام، عائدة ولاية الفقهاء ص ٥٢٩؛

است، در دیگری تنها مقام مجاز در تصرف در حوزهٔ امور عمومی، در سومی ناظر عالی بر رعایت مقررات و مناسبات دینی در جامعه.

چهارم. در هر سه دیدگاه، «حکومت دینی» تحقق می یابد. دینی بودن حکومت در نحوه اول با ولایت فقیه بر مردم تضمین می شود. در نحوه دوم با جواز تصرف فقیه در حوزه امور عمومی، و در نحوه سوم با نظارت عالیه فقیه بر تقنین و اجرا بدست می آید. در هر سه دیدگاه دغدغه رعایت دقیق احکام شرع و دنبال کردن اهداف متعالی دین جدی است و این دغدغه اختصاصی به قائلان ولایت ندارد.

اگرچه در این بحث، تبیین و توضیح ولایت هدف اصلی است، اما از بباب «تعرفالاشیاء باضدادها» یکی از بهترین طرق آشنایی با ولایت را اطلاع از طرق بدیل و جانشین آن میدانیم. این بحثِ تطبیقی به آگاهی از بسیاری زوایای پنهان بحث ولایت خواهد انجامید. بنابراین از «جواز تصرف فقیه»، و «نظارت فقیه» تا آنجا بحث خواهیم کرد که به تبیین و شفاف تر شدن بحث «ولایت فقیه» منجر شود.

از آنجا که ولی فقیه هم، تنها مقام مجاز به تصرف در حوزه امور عمومی است و هم بر تمامی امور در حوزه عمومی نظارت استصوابی دارد، مراد ما از جواز تصرف فقیه و نظارت فقیه اشاره به بعضی وظائف و مراتب ولایت فقیه نیست، بلکه دیدگاههای جواز تصرف فقیه و نظارت فقیه، دیدگاههای بدیل و جانشین ولایت فقیه هستند و مراد از جواز تصرف و نظارت، جواز تصرف و نظارت بدون تحقق ولایت فقیه است. به عبارت دیگر قائلان به جواز تصرف فقیه یا نظارت فقیه، منکر ولایت فقیه فقیه هستند و معتقدند از ادله معتبر دینی، ولایت فقیه بدست نمی آید و تنها می توان قائل به جواز تصرف یا نظارت فقیه شد، نه بیشتر.

۳. یکی از انحاء رابطه حاکم دینی و مردم، نظریه «جواز تصرف فقیه

۲. آیا ولایت تنها نحوه رابطه حاکم دینی با مردم است؟ بر مبنای مشروعیت الهی بلاواسطه رابطه حاکم دینی با مردم به دو نحوه دیگر نیز قابل تصور است یکی جواز تصرف و دیگری نظارت. بنابراین علیرغم اینکه ولایت مهمترین دیدگاه فقیهان درباره رابطه حاکم دینی با مردم است، اما نحوهٔ انحصاری این رابطه نیست. ضمناً «قیمومت» نیز ترسیمکننده رابطه جدیدی بین حاکم دینی و مردم نیست، و به لحاظ فقهی و حقوقی «قیمومت فقیه» همان «ولایت فقیه» است.

سه نحوه رابطه حاکم دینی و مردم یعنی ولایت، جواز تصرف و نظارت علیرغم تفاوتهای بنیادی موارد مشترکی نیز دارند. مشترکات این سه نحوهٔ رابطه عبارتند از:

اول. حاکم دینی در هر سه مورد «فقیه» است. در یکی، فقیه بر مردم ولایت دارد، و در دیگری، فقیه شرعاً مجاز به تصرف در حوزه عمومی است و در سومی فقیه بر حسن اجرای امور دینی در جامعه نظارت عالیه دارد.

دوم. حوزه ولایت، جواز تصرف و نظارت، «امور عمومی» است (نه مسائل شخصی و امور خصوصی).

سوم. رابطه حاکم دینی و شارع در هر سه نحوه، «انتصاب از سوی شارع» است (نه انتخاب از طرف مردم). در یکی حاکم دینی ولی بر مردم

<sup>→</sup> العسناوین، ص ۳۵۵، جسواهر الکلام، ج ۲۱، ص ۳۹۵، ج ۲۲، ص ۱۵۵، ج ۴۰، ص ۱۰؛ خزائن الاحکام (بدون شماره صفحه)؛ مصباح الفقیه، الخمس ص ۱۶۱؛ بلغة الفقیه، ج ۳، ص ۱۶۱؛ بلغة الفقیه، ج ۳، ص ۱۳۱؛ کتاب حکم نافذ آقا نجفی ۲۳۸؛ رسالة هدایة الانام فی حکم اموال الامام ص ۱۲ (چاپ سنگی)؛ المکاسب والبیع، تقریر ابحاث نائینی به قلم آیتالله شیخ مصحمدتقی آمایی، ج ۱، ص ۳۳۶؛ الفردوس الاعالی، ص ۵۳ ۲۵ البدر الزاهر فی صلوة الجمعه و المسافر ص ۷۱؛ کتاب البیع امام خمینی ج ۲، ص ۴۵۹، مهذب الاحکام، ج ۱، ص ۱۲۱، ج ۱۱، ص ۲۷۶، ج ۱، ص ۴۰۹؛ الهدایة الی من له الولایة، ص ۴۶.

ولايت و جواز تصرّف ١٣٣

اسلامی این مصالح و احکام رعایت نخواهد شد. اگرچه بسیاری از قائلان به جواز تصرف فقیه همانند معتقدان به ولایت فقیه در امور حسبیه، در گذشته امور حسبیه را محدود به موارد جزئی از قبیل سرپرستی افراد بی سرپرست و تصدی اوقاف عمومی و مانند آن می دانسته اند، اما بعضی فقیهان معاصر با توجه به ضوابط امور حسبیه معتقدند که مهمترین مصداق امور حسبیه، اداره جامعه است.

«شارع راضی به تصدی امور مسلمانان توسط ظالم فاسق نیست. بسر مسلمانان قطع ایادی ظلمه در صورت تمکن واجب است. ایجاد امنیت برای مؤمنان از اهم مصالح میباشد و حفظ آن واجب است. اگر فقیه صالح یا ماذون از جانب فقیه تصدی امور مسلمانان را به عهده گرفت، دیگران حق تضعیف او را ندارند، و وجوب اطاعت متصدی در امور راجع به انتظام جامعه بعید نیست. محدوده اختیارات وی از حفظ حوزه اسلام و مسلمین تجاوز نمیکند.»

# ۴. نظریهٔ «جواز تصرف فقیه» در موارد ذیل با نظریهٔ ولایت فقیه متفاوت است:

اول. جواز تصرف فقیه محدود به حد ضرورت و اضطرار است، چرا که فراتر از آن حتی اگر مورد مصلحت نیز باشد، اثبات نشده که از امور حسبیهای است که شارع در هیچ حالی راضی به ترک آنها نیست. حال آنکه ضابط ولایت فقیه، مصلحت است حوزهٔ مصلحت جامعهٔ اسلامی به مراتب وسیعتر از حوزهٔ ضرورت و اضطرار است. بسیاری از امور

به عنوان قدرمتیقن» است. جواز تصرف، مرتبه رقیقه و نازله ولایت و قیمومت می باشد. و بنابر آن اختیارات فقیهان عادل از نظریهٔ نظارت فقیه بیشتر است.

اركان اين نظريه عبارت است از:

اول. از مجموعه ادله فقهی نمی توان ولایت فقیه حتی در امور حسبیه را اثبات کرد. هیچ دلیل شرعی لفظی، نصب فقیهان عادل را از سوی شارع بر مردم اثبات نمی کند. ۱

دوم. اولاً در جامعه اموری است که در هیچ شرایطی شارع مقدس راضی نیست آنها ترک شود، این امور از واجبات کفائیه نیز نیست که هر کسی بتواند آن را انجام دهد، ثانیاً در مورد غیرفقیه نیز هیچ دلیل معتبری بر جواز انجام وارد نشده است. بنابراین فقیهان عادل قدرمتیقن افراد مجاز در تصرف در امور حسبیه محسوب می شوند. آما این جواز تصرف را نباید با ولایت اشتباه کرد. فقیهان عادل در امور حسبیه و فراتر از آن فاقد ولایت هستند.

سوم. یکی از امور حسبیه، حکومت و سلطهٔ سیاسی بر جامعه است. " به این معنی که بخش مهمی از مصالح اسلامی و احکام شرعی با اقامهٔ حکومت و قدرت دینی حفظ می شود، به نحوی که بدون وجود حکومت

ا. رجوع كنيد به آيتالله سيد كاظم حسينى حائرى، ولاية الامر فى عصر الغيبة، ص ٩٣-٩٣.
 ٢. استاد آيتالله شيخ جواد تبريزى، ارشاد الطالب الى التعليق على المكاسب، ج٣.

ص ۳۶\_۴۰.

٣. استاد أيتالله سيد كاظم حسيني حائري، ولاية الامر في عصر الغيبة، ص٩٣.

۱. رجوع کنید به آیتالله سیدابوالقاسم خویی، التنقیح فی شرح العروةالوشقی، الاجتهاد و التقلید، تقریر ابحاث بهقلم آیتالله شهید میرزاعلی غروی تبریزی، (قم، ۱۴۱۰ق، چاپ سوم) ص ۴۲۴؛

آیتالله سیداحمد خوانساری، جامع المدارک فی شرح مختصر النافع، (تهران، ۱۴۰۵ق، چاپ دوم)؛ ج ۳، ص ۱۰۰؛

آیتالله سیدمحسن طباطبایی حکیم، نهجالفقاهة، ص ۳۰۰.

۲. رجوع كنيد به استاد آيتالله شيخ جواد تبريزى، ارشاد الطالب الى التعليق على المكاسب، ج٣، ص ٢٥-٢٤.

۳. میرزای نائینی، تنبیهالامه و تنزیهالمله، ص۸۷.

۱۳۵ حكومت ولايي

# فصل نهم

# نظارت فقيه

۱. سومین نحوهٔ رابطهٔ حاکم دینی با مردم «نظارت فقیه» است. در این نظریه نظارت عالیه فقیه بر تقنین و اجرا جانشین ولایت تدبیری فقیه شده است. مختصات نظریهٔ نظارت فقیه به شرح ذیل است:

اول. ادارهٔ جامعه، تدبیر امور عمومی، حکومت و سیاست، امری توقیفی، تعبدی و تأسیسی نیست، بلکه امری عقلایی است و تجربهٔ بشری در ارتقای آن نقش اساسی ایفا میکند. لذا برنامهریزی، تدبیر امور مختلف مردم و ادارهٔ جامعه به عهده متخصصان و کارشناسان است نه فقها.

دوم. در جامعهای که اکثریت آن را مسلمانان تشکیل می دهند، اسلامیت حکومت، عدم مغایرت قوانین با شرع انور، و سازگاری سیاستهای کلی حکومت با اهداف متعالی دین، با نظارت عالیهٔ فقیهان عادل بر حکومت تأمین می شود. اگرچه در این نظریه حکومت بر عهده فقیهان نیست، اما عالمان دین و فقیهان امت بر کلیه امور کلان جامعه نظارت عالیه دارند و اجازه نخواهند داد هیچ خلاف شرعی اتفاق بیفتد. فقیهان در همه امور عمومی حق تفحص دارند و می توانند هر خلاف شرعی را رد نمایند.

اجتماعی اگرچه به مصلحت عمومی است اما ضروری و اضطراری نیست.

دوم. در نظریهٔ جواز تصرف فقیه، تشخیص اینکه موردی از موارد حوزهٔ عمومی، تحت امور حسبیه قرار می گیرد یا نه، به عهدهٔ اشخاص است و در صورت اختلاف در تطبیق بین حکومت و اشخاص، بر مردم اطاعت واجب نیست، مگر اینکه مخالفت به مستوای تضعیف نظام برسد که در این صورت تحت عنوان دیگری قرار می گیرد ۱. حال آنکه در نظریهٔ ولایت فقیه تمامی موارد حوزه عمومی تحت ولایت فقیه است. و تصرف در این حوزه تنها با اجازه ولی فقیه مجاز است و در صورت اختلافِ معتقدان به این نظریه با حکومت در تطبیق موارد، قول حکومت مقدم است، و بر مردم (با شرط یاد شده) اطاعت واجب است.

سوم. بنابر نظریهٔ جواز تصرف، متولی و قیّم منصوب از جانب فقیه با موت وی منعزل می شوند. در حالیکه بنابر نظریهٔ ولایت، منصوبین وی با موت او منعزل نمی شوند، و تنها با عزل از جانب فقیه بعدی کنار می روند. هرچند افراد ماذون و وکیل از جانب فقیه در هر دو نظریه با موت منعزل می شوند. ۲

ضمناً در هر دو نظریه امور عمومی توسط فقیهان عادل تدبیر می شود و احدی حق مزاحمت با فقیه متصدی را ندارد. در نظریهٔ جواز تصرف فقیه موارد ابهام فراوانی به چشم می خورد تا آنجا که توانمندی آن در اداره جامعه با سؤالات جدی مواجه است.

١. ولاية الامر في عصر الغيبة، ص ٩٣.

رجوع کنید به سیدمحمد کاظم طباطبایی یزدی، العروةالوثقی، باب الاجتهاد و التقلید، مسئله ۵۱ (تهران، ۱۳۹۹ ق) ج ۱، ص۱۷-۱۶. و تعلیقات دیگر فقیهان بسر اَن. ایس مسئله نشاندهنده پذیرش یا عدم پذیرش ولایت از سوی فقیهان به شمار میرود.

سوم. در سه حوزهٔ امور عمومی، قضاوت شرعاً به عهده فقیه یا مأذون از جانب فقیه است. اما در حوزهٔ قانونگذاری و اجرا، فقیهان نظارت دارند. نظارت فقیهان در قانونگذاری به این است که کلیه قوانین مصوب نمایندگان مردم از حیث احراز عدم ناسازگاری با احکام شرع می باید به تأیید فقها برسد. نظارت فقیهان در امور اجرایی در سه مورد است: یکی تأیید صلاحیت دینی مسئولان اصلی نظام اسلامی، دیگری نظارت استصوابی بر سیاستهای کلان نظام و بالاخره نظارت استطلاعی بر برنامه ریزی ها و سیاستهای روزمره. بر این اساس نظارت فقیه امری تشریفاتی نیست و بر روند ادارهٔ جامعه تأثیر جدی دارد.

چهارم. ضمانت اجرائی نظارت فقیهان وجدان دینی آحاد جامعه است. تا زمانی که اکثریت مردم جامعه دغدغه رعایت حلال و حرام دارند، با اعلام عدم مشروعیت یک قانون، یا یک سیاست از سوی فقها آن قانون و سیاست در جامعه فاقد وجاهت و اعتبار است. نفوذ و اعتبار و بغوذ و اعتبار دینی که در جامعه نهادینه شده است، به مراتب از اعتبار و نفوذ قوای قهریه بیشتر است. اگر علیرغم اعلام ناسازگاری قانون یا سیاستی، با اهداف دین یا احکام شرع، دولتمردان بر اجرای آن قانون و سیاست اصرار ورزند و مردم نیز حساسیتی از خود نشان ندهند، این جامعه به لحاظ دینی بیمار است و عالمان دین می باید با ارشاد، تبلیغ و تقویت معارف دینی در جامعه به تحکیم وجدان دینی مردم بپردازند و مردم را برای رعایت ضوابط دینی و تغییر حکومتی که به تعالیم دینی خاضع نیست، بسیج نمایند.

پنجم. با بکارگیری نظریهٔ نظارت فقیه از یک سو با نظارت عالیهٔ حقوقی، اسلامیت نظام تأمین می شود، از سوی دیگر فقیهان بی جهت خود را در امور کارشناسی و تخصصی که بیرون از صلاحیت فقیه است،

درگیر نمیکنند، بعلاوه با اکتفا به این نظارت عالیه و عدم دخالت در امور جیزئی و روزمرهٔ سیاسی، اقتدار و قداست دین را در جامعه حفظ می نمایند. نظارت فقیه، طریق معتدلی در رعایت تعالیم سیاسی اسلام و انطباق مسائل عمومی جامعه با تعالیم دینی از یک طرف و عنایت به پیچیدگی روزافزون ادارهٔ جامعه در دوران معاصر است.

نظارت فقیه ۱۳۷

7. نظریهٔ نظارت فقیه در موارد ذیل با نظریهٔ ولایت فقیه متفاوت است: اول. در نظریهٔ نظارت فقیه، در موارد غیرکلان تأیید فقیه لازم نیست، بلکه عدم مخالفت وی کافی است، در حالی که در نظریهٔ ولایت فقیه مشروعیت تمامی امور خرد و کلان حوزه عمومی محتاج تأیید، اجازه یا اذن ولی فقیه است. شرط تصویب فقیه در امور کلان از باب رعایت غایت احتیاط در نظریه نظارت است.

دوم. در نظریه نظارت فقیه، فقیه در حکومت نقش ایجابی ندارد، نقش وی سلبی است، سلب موارد خلاف شرع و دین از ساحت حکومت. در نظریهٔ ولایت فقیه، فقیه هم نقش سلبی دارد هم نقش ایجابی.

سوم. در نظریهٔ نظارت فقیه، فقیه نقش اجرائی ندارد، بعلاوه، فقیه هیچ مقامی را نصب نمی نماید. اگرچه صلاحیت دینی متصدیان کلان جامعه را بررسی میکند و بر حسن اجرای امور نظارت میکند. اما در نظریهٔ ولایت فقیه، اولاً فقیه خود بالاترین نقش اجرایی جامعه را شخصاً به عهده دارد، ثانیاً نصب و عزل کلیه مقامات اصلی متصدی امور جامعه به عهدهٔ ولی فقیه است.

چهارم. در نظریه نظارت فقیه، اداره جامعه به دست مردم و نمایندگان کارشناس آنهاست و فقها متناسب با دانش شان بر رعایت احکام شرع و پیگیری اهداف دین نظارت حقوقی دارند، لذا این نظریه تلازمی با محجوریت مردم در حوزه امور عمومی ندارد. حال آنکه در نظریه ولایت

ناظر در امور مسلمین با امینی قوی تقویت می شود. اعلاوه بر بحث وصیت، در اداره امور یتیمان و مجانین ناظر در امور مسلمین می تواند وکیلی برای سرپرستی آنها یا استیفای حق شفعهٔ متعلق به آنها نصب کند. آواضح است که مراد از ناظر در امور مسلمین یا ناظر در مصالح مسلمین در زمان حضور معصومان ایمی و در زمان غیبت، فقهای عادل می باشند. تظارت در مورد فوق، مقابل ولایت نیست، بلکه می تواند شامل ولایت و جواز تصرف نیز باشد.

اما «ناظر جعلی» مختص به بحث وقف است. واقف علاوه بر نصب متولی می تواند بر حسن اداره وقف، ناظر نصب نماید. محدودهٔ نظارت ناظر موقوف به نظر واقف است. اگر در متن وقف نامه نوع نظارت ناظر از سوی واقف تعیین نشده باشد، نظارت ناظر استطلاعی خواهد بود، یعنی متولی تصرفات خود را در وقف به اطلاع ناظر می رساند اما تصویب ناظر لازم نیست. اگر در متن وقف نامه به نحوه نظارت استطلاعی تصریح شده باشد، باز تنها اطلاع ناظر از تصرفات متولی کافی است و تصویب وی لازم نخواهد بود. اما اگر در متن وقف نامه به نحوه نظارت استصوابی

→ يجوز للوصى صرف شى من مال الوصية فى غير وجه المأمور به، فان فعل او اختار ضمن
 المال و على الناظر فى امر المسلمين ان يعزله و يقيم اميناً مقامه.»

فقیه، هرگونه دخالت در حوزه امور عمومی تنها با صلاحدید ولی فقیه میجاز است، به عبارت دیگر در این نظریه مردم در حوزهٔ عمومی محجورند.

۳. نظارت در فقه شیعه واژهای دیرپاست. می توان ناظران را به دو قسم ناظر شرعی و ناظر جعلی (وضعی) تقسیم کرد. مراد از ناظر شرعی ناظری است که از سوی شارع نصب می شود. ناظر جعلی از سوی ذی حق، متولی شرعی یا اولیاء ذی حق منصوب می شود. مراد از اصطلاح «الناظر فی امورالمسلمین» یا «الناظر فی مصالح المسلمین» که از زمان شیخ مفید مورد استعمال فقها بوده است، همان ناظر شرعی است که متصدی امور حسبیه در فقدان ولی شرعی معین است.

بیشترین استعمال این دو اصطلاح در بحث وصیّت است. در چهار حالت «ناظر در امور مسلمین» در مسئلهٔ وصیّت دخالت می کند: اول. در صورت عدم نصب وصی از سوی میت در جایی که نیاز به وصیت باشد. موم. در صورت انحراف وصی از متن دوم. در صورت انحراف وصی از متن وصایت، از سوی ناظر در امور مسلمین عزل می شود و خود ناظر امر وصیت را به عهده می گیرد. همچهارم. در صورت ضعف وصی، از سوی

ال سيدبن زهرة، غنية النزوع (الجوامع الفقيه)، ص ٥٩١، «اذا ضعف الوصى عما استند اليه فعلى الناظر في مصالح المسلمين ان يعضده بقوى امين.»

۲. شیخ طوسی، النهایة، ص ۳۱۷، «للناظر فی امورالمسلمین و الحاکم یوکل علی سفهائهم و ایتامهم و نواقص عقولهم من یطالب بحقوقهم و یحتج عنهم و لهم.»

سيدبن زهرة، غنية النزوع (الجوامع الفقيهة)، ص ٥٩١، «اذاكان الشريك غير كامل العقل فلوليه او الناظر في امور المسلمين المطالبة بالشفعة.»

۳. رجوع کنید به تحقیق «حکومت اسلامی در اندیشه فقیهان شیعه» (از آغاز تا سید مجاهد) حجتالاسلام محمدکاظم رحمان ستایش با همکاری حجتالاسلام نعمتالله صفری، معاونت اندیشه اسلامی مرکز تحقیقات استراتژیک.

١. رجوع كنيد به شيخ جعفر، كشف الغطاء عن مبهمات الشريعة الغرّاء، ص ٣٧١ (چاپ سنگي).

رجوع كنيد به شيخ مفيد، المقنعه، ص ۶۵۷، «ان مات (الوصي) كان الناظر في امور المسلمين يتولى انفاذ الوصية على حسب ماكان يجب على الوصي ان ينفذها».

٣. رجوع كنيد به ابن ادريس، السرائر، ج٢، ص ١٩٣، «اذا مات الانسان من غير وصية كان
 على الناظر في امور مسلمين ان يقيم له ناظراً ينظر في مصلحة الورثة.»

۴. شیخ طوسی، النهایة، ص ۶۰۷، «اذا مات (الوصی) کان علی الناظر فی امر المسلمین ان یقیم من ینظر فی ذلک.» و مثل آن المراسم العلویه سلار دیلمی، ص ۲۰۷.

۵. صهرشتی، اصباح الشیعة بمصباح الشریعة (سلسلة الینابیع الفقیهة)، ج۱۲، ص۲۰۹ «لا

نمایند که عنوان قانونیت پیدا نکند و رأی این هیأت علما در این باب مطاع و متبع خواهد بود و این ماده تا زمان ظهور حضرت حجت (عجلالله فرجه) تغییرپذیر نخواهد بود.» ا

ایس اصل با پافشاری فقیهان مشروعهخواه بویژه شیخ شهید فضل الله نوری به تصویب رسید. ۲ به نظر میرزای نائینی نظریه پرداز بزرگ مشروطه، اشتمال نمایندگان مردم بر عدهای از مجتهدین عادل برای تصحیح و تنفیذ آراء صادره نیز کفایت می کند و اصل فوق از باب مراعات غایت احتیاط است. ۳ نکتهٔ قابل توجه در نظارت فقهای عصر مشروطه این است که فقهای ناظر، به معرفی مراجع تقلید شیعه و با انتخاب نمایندگان مجلس شورای ملی برگزیده می شوند. به نظر فقهای آن عصر اعم از مشروعه خواه و مشروطه خواه، این نظارت، اسلامیت حکومت را تأمین می کند. (از دیدگاه مشروعه خواهان این نظارت به عنوان مرتبه ای از ولایت فقیه از باب ما لایدرک کله لایترکه کله است.)

۵. امامخمینی و نظارت فقیه. بعضی از آراء امامخمینی قدس سره در دو مقطع از حیات سیاسی ایشان با نظریهٔ «نظارت فقیه» سازگار است. سیر اندیشه سیاسی امامخمینی رضوان الله علیه را می توان به چهارمرحله تقسیم کرد:

مرحله اول. مرحله نخستین اندیشه سیاسی در قم که تا حدود سال ۱۳۳۲ ه. ش به طول می انجامد و حاصل آن کتاب کشف الاسرار (تألیف شده در سال ۱۳۲۲ ه. ش) است. از این مرحله نظارت فقیه (مانند نظر

تصریح شده باشد، تصرفات متولی در وقف تنها پس از تصویب ناظر جایز است. انظارت استصوابی و استطلاعی خارج از کتاب وقف در فقه شیعه استعمال نشده است. اخیراً این دو اصطلاح از کتاب وقف وارد حوزه امور عمومی و حقوق اساسی شده است.

۴. نخستین جلوه نظریه نظارت فقیه در عصر مشروطه مشاهده می شود.
 اصل دوم متمم قانون اساسی مشروطه بهترین ترجمان نظریه نظارت فقیه است:

«مجلس شورای ملی که با توجه به تأیید حضرت امام عصرعجل الله فرجه و بذل مرحمت اعلیحضرت شاهنشاه اسلام خلّدالله سلطانه و مراقبت حجج اسلامیه کثرالله امثالهم و عامه ملت ایران تأسیس شده است باید در هیچ عصری از اعصار مواد قانونیه آن مخالفتی با قواعد مقدسهٔ اسلام و قوانین موضوعهٔ حضرت خیرالانام عَیْواللهٔ نداشته باشد و معین است که تشخیص مخالفت قوانین موضوعه با قواعد اسلامیه بر عهده علمای اعلام ادام الله برکات وجودهم بوده و هست، لذا مقرر است در هر عصر از اعصار هیأتی که کمتر از پنج نفر نباشد از مجتهدین و فقهای عصر از اعصار هیأتی که کمتر از پنج نفر نباشد از مجتهدین و فقهای متدینین که مطلع از مقتضیات زمان هم باشند، به این طریق که علمای اعلام و حجج اسلام مرجع تقلید شیعه اسامی بیست نفر از علماء که دارای صفات مذکور باشند معرفی به مجلس شورای ملی بنماید، پنج نفر از آنها را یا بیشتر به مقتضای عصر، اعضای مجلس شورای ملی بالاتفاق یا به حکم قرعه تعیین نموده به سمت عضویت بشناسند تا مواردی که در مجلسین عنوان می شود به دقت مذاکره و غوررسی نموده هریک از آن مواد معنونه که مخالفت با قواعد مقدسهٔ اسلام داشته باشد طرح ورد

۱. متمم قانون اساسی مصوب ۲۹ شعبان ۱۳۲۵ ق (۱۵ میزان ۱۲۸۶ ش) اصل دوم. ص۱۵، مجموعه مصوبات ادوار اول و دوم قانونگذاری مجلس شورای ملی.

۲. رجوع کنید به رسائل، اعلامیه ها، مکتوبات و... روزنامه شیخ شهید فیضل الله نوری،
 گردآورنده محمد ترکمان، (تهران ۱۳۶۲)، ج ۱ و ۲.

۳. میرزای نائینی، تنبیه الامه و تنزیه الملة، ص۹۸.

۱. رجوع كنيد به كشف الغطاء عن مبهمات الشريعة الغرّاء، ص ٣٧١. امام خمينى، تحريرالوسيله، ج٢، ص ٨٨.

میکند که آیا شما وظیفه رهبری جمهوری اسلامی را میپذیرید؟ می فرمایند: «من شخصاً مقامی را نمیپذیرم.»  $^{'}$  «من برای خودم نقشی جز هدایت ملت و حکومت برنمی گیرم.»  $^{'}$  «من و سایر روحانیون یستی را

اشغال نمیکنیم، وظیفه روحانیون ارشاد دولتهاست.» ۳

مرحله چهارم. دهه آخر حیات پربرکت امام (ره) در تهران. امامخمینی ولایت فقیه بویژه از سال ۱۳۶۶ بهبعد نظریه «ولایت انتصابی مطلقه فقیه» را مطرح می نمایند.

امام خمینی در این مرحله حداقل دوبار به فلسفه تغییر دیدگاه «نقش نظارتی و ارشادی فقها» به «ولایت تدبیری و اجرائی» اشاره فرمودهاند:

مورد اول. در تاریخ ۱۳۶۱/۳/۳۰ (من از اول که در این مسائل بودیم و کمکم آثار پیروزی پیدا می شد، در مصاحبههایی که کردم چه با کسانی که از خارج آمدند، حتی در نجف و پاریس و چه در حرفهایی که خودم زدم، این کلمه را گفتهام که روحانیون شغلشان بالاتر از این مسائل اجرایی است و اگر چنانچه اسلام پیروز بشود، روحانیون می روند سراغ شغلهای خودشان، لکن وقتی که ما آمدیم و وارد معرکه شدیم دیدیم که اگر روحانیون را بگوییم همه بروید سراغ مسجدتان، این کشور به حلقوم آمریکا یا شوروی می رود. ما تجربه کردیم و دیدیم که اشخاصی که در رأس واقع شدند و از روحانیون نبودند، در عین حالی که بعضیشان هم متدین بودند، از باب اینکه آن راهی که میخواستیم برویم و آن راهی که مستقل باشیم و با نان و جو خودمان بسازیم وزیر فرمان قدرتهای بزرگ نباشیم، آن راه با سلیقه آنها موافق نبود. و لذا چون آنجا دیدیم که ما

میرزای نائینی) بدست می آید:

«ما نمیگوییم حکومت باید با فقیه باشد، بلکه میگوییم حکومت باید با قانون خدایی که صلاح کشور و مردم است اداره شود و این «بینظارت روحانی» صورت نمیگیرد، چنانچه دولت مشروطه نیز این امر را تصویب و تصدیق کرده است.» ۱

«اینکه میگویند حکومت به دست فقیه باشد، نه آن است که دقیقاً باید شاه و وزیر و سرلشکر و سپاهی و سپور باشد، بلکه فقیه باید «نظارت» در قوه تقنینیه و در قوه مجریه مملکت اسلامی داشته باشد.» ۲

مرحله دوم. مرحله تكوين فقه استدلالی و فتوایی ایشان در قم، تركیه و نجف. الرسائل، تحریرالوسیله و كتاب البیع محصول این مرحله است. «نظریهٔ ولایت انتصابی عامه فقیه» در این مقطع محور آرا سیاسی امام قدس سره است.

مرحله سوم. سخنرانیها و آراء مکتوب در پاریس و قم (از ۵۶ تا اوایل ۱۳۵۸) امام در این مرحله بار دیگر نظریهٔ نظارت فقیه را مطرح مینماید. «جمهوری اسلامی» از ابتکارات این مرحله است. در گفتارهای این مرحلهٔ ایشان، کمتر از «ولایت فقیه» سخنی به میان آمده است.

به عنوان نمونه، مواردی از مصاحبه های پاریس ذکر می شود.

۱. امام خمینی، صحیفه نور، ج۴، ص۲۱۵.

۲. امام خمینی، **صحیفه نور**، ج۳، ص۱۰۷ و نیز رجوع کنید به ج۳، ص۵۶، ۷۵، ۸۸، ۹۶.

۳. امام خمینی، صحیفه نور، ج ۲۲، ص۱۲۸.

۱. امام خميني، كشف الاسرار، ص٢٢٢.

۲. امام خمینی، کشف الاسرار، ص ۲۳۲ و نیز رجوع کنید به ص ۱۸۵ و ۲۳۳.

۳. امام خمینی، صحیفه نور، ج ۴، ص۲۰۶.

شورای عالی قضایی هم باید این طور باشند که اگر در مسئلهای اشتباه كردند صريحاً بگويند اشتباه كرديم و حرف خود را يس بگيرند، ما كه معصوم نيستيم. پيش از انقلاب من خيال ميكردم وقتى انقلاب پيروز شد افراد صالحي هستند كه كارها را طبق اسلام عمل كنند. لذا بارها گفتم روحانیون می روند کارهای خودشان را انجام می دهند. بعد دیدم خیر، اکثر آنها افراد ناصالحی بودند و دیدم حرفی را که زدهام درست نبوده است، آمدم صریحاً اعلام کردم من اشتباه کردم. این برای این است که ما مي خواهيم اسلام را پياده كنيم. پس در اين رابطه ممكن است من ديروز حرفی زده باشم و امروز حرف دیگری را و فردا حرف دیگری را، این معنا ندارد که من بگویم چون دیروز حرفی زدهام باید روی همان حرف باقی بمانم....» ا

درباره اندیشه سیاسی امامخمینی از حیث تطوّر، تعدّد و وحدت دو قول است:

قول اول. امام (ره) از آغاز به «نظریه ولایت انتصابی فقیه» باور داشته، اما با توجه به مقتضیات زمان و مکان در بعضی مقاطع صلاح نمی دیدهاند تمامی ابعاد نظریه خود را ابراز کنند و تنها به اظهار بخشی از آن اکتفا مىنمودهاند. بنابراين متشابهات كلام امام را مى بايد به محكمات آثار ایشان برگردانید. لذا نمی توان «نظریه نظارت فقیه» را در هیچ مقطعی نظریه حقیقی ایشان دانست. در استخراج آرای امام از کتابهایی که ایشان خطاب به غير متخصصين نو شتهاند يا پياده شدهٔ خطابه ها و فرمايشات شفاهی ایشان است می باید دقت کرد و همواره مبانی فقهی و محکمات سیاسی ایشان را مدنظر داشت.

قول دوم. با توجه به تصریح حضرت امام (ره) به عدول، تغییرنظر و

نمی توانیم در همه جا یک افرادی پیدا بکنیم که صددرصد برای آن مقصدی که این ملت ما برای آن جوانهاشان را دادند، نمی توانیم پیدا بكنيم، ما تن داديم به اينكه رئيس جمهو رمان از علما باشد... و در جاهاي ديگر هم كه قبلاً گفته بوديم، بنا نداريم اينطور باشد و الان هم عرض می کنم که هر روزی که می فهمیدیم که این کشور را یک دسته از این افرادی که روحانی نیستند، به آنطوری که خدای تبارک و تعالی فرموده است اداره میکنند، آقای خامنهای تشریف میبرند سراغ شغل روحانی بزرگ خودشان و نظارت بر امور، و سایر آقایان هم همینطور. ما اینطور نيست كه هرجا يك كلمهاي گفتيم و ديديم مصالح اسلام، حالا ما آمديم دیدیم اینجوری نیست، اشتباه کردهبودیم بگوییم سر اشتباه خودمان باقی هستیم. ما هرروزی فهمیدیم که این کلمهای که امروز گفتیم اشتباه بوده و ما اینجوری بکنیم، ما دنبال مصالح هستیم، نه دنبال پیشرفت حرف خودمان... ما از حرفي كه در مصاحبه ها گفتيم عدول كرديم و موقتاً تا آن وقتی که این کشور را غیرروحانی میتواند اداره کند، آقایان روحانیون به ارشاد خودشان و به مقام خودشان برمی گردند و محوّل می کنند دستگاههای اجرایی را به کسانی که برای اسلام کار میکنند... ۱.»

مورد دوم. در تاریخ ۱۳۶۲/۹/۲۰ در دیدار با شورای نگهبان بار دیگر به این تغییر بینش تصریح میکنند:

«آنچه مهم است این است که ما می خواهیم مطابق شرع اسلام مسائل را پیاده کنیم. پس اگر قبلاً اشتباه کرده باشیم باید صریحاً بگوییم اشتباه نمودهایم، و عدول در بین فقها، از فتوایی به فتوای دیگر درست همین معنا را دارد. وقتی فقیهی از فتوای خود برمیگردد یعنی من در این مسأله اشتباه نمودهام و به اشتباهم اقرار میکنم. فقهای شورای نگهبان و اعضای

۱. امام خميني، صحيفهنور، ج۱۸، ص۱۷۸.

۱. امام خمینی، صحیفه نور، ج ۱۶، ص ۲۱۱ و ۲۱۲.

از آنجا که جامعه یک جامعهٔ اسلامی است و مردم وابسته به مکتب اسلامند، صلاحیت هر حاکمی از این نظر که قابلیت اجرای قوانین ملی اسلامی را دارد یا نه، باید مورد تصویب و تأکید فقه قرار گیرد.»  $^{1}$ 

استاد شهید در بحث «روحانیت و انقلاب اسلامی» ابراز داشته است: «اینکه روحانیت شیعه توانسته است در طول تاریخ منشأ حرکتهای بزرگ بشود ولی روحانیتهای دیگر نتوانستهاند، دو دلیل عمده دارد:

دلیل اول. ویژگی خاص فرهنگ روحانیت شیعه است. خرد فرهنگ شیعی یک فرهنگ زنده، حرکتزا و انقلاب آفرین است....

دلیل دوم. اینکه روحانیت شیعه که بدست ائمه شیعه پایه گذاری شده است از ابتدا اساسش تضاد با قدرتهای حاکم بوده است... روحانیت شیعه از نظر معنوی متکی به خدا و از نظر اجتماعی متکی به مردم است و هیچگاه جزو دولت نبوده است. اما در مقابل مثلاً روحانیت اهل سنت از همان ابتدا وابسته به دستگاه حاکم بوده است... پس ممّر دیگر اینکه روحانیت توانسته است انقلابها را رهبری کند استقلال است و این حقیقت که آنها هیچگاه عضو دستگاههای دولتی و غیردولتی نبودهاند. از آنها ابلاغ نمیگرفتهاند، عکس آنها را به خانه شان راه نمی دادند. در آینده هم باید این ارزشها برای روحانیت محفوظ بماند. روحانیون پستهای دولتی بپذیرند. البته بعضی کارها در صلاحیت روحانیون نباید روحانیت است. از قبیل استادی، معلمی، قضاوت،... اما روحانیون نباید کار دولتی بپذیرند، آنها باید در کنار دولت بایستند و آنرا ارشاد کنند. آنها

تعبیر بزرگوارانهٔ اشتباه، تردیدی در تطور و تعدد رأی سیاسی ایشان باقی نـمیماند. ایشان بـه واسطه نیافتن افراد صالح در میان غیرفقها و غیرروحانیون، بطور موقت از نظریهٔ نظارت و ارشاد فقها و علما عدول می فرمایند و قائل به تصدی اجرا و تدبیر امور از سوی فقها و روحانیون می شوند.

به هر حال، اولاً «نظریهٔ نظارت فقیه» در مقطعی، نظریهٔ حضرت امام بوده است. بنابر قول اول به لحاظ اعلامی و بهعنوان مرتبهٔ قابل ذکر ولایت، و بنا به قول دوم واقعاً و حقیقتاً. ثانیاً این نظریه هرگز خلاف شرع نبوده است و الا فقیهی همچون حضرت امام آنرا ابراز نمی داشتند. ثالثاً علت عدول موقت حضرت امام از این نظریه ضعف مبانی آن نبوده است، بلکه آماده نبودن شرایط زمانی و مکانی برای اجرای آن بوده است. (دقت شود)

9. استاد شهید مرتضی مطهری نیز در شمار قائلان به «نظارت فقیه» بوده است. به نظر وی «ولایت فقیه به این معنی نیست که فقیه خود در رأس دولت قرار بگیرد و عملاً حکومت کند. نقش فقیه در یک کشور اسلامی یعنی کشوری که در آن مردم اسلام را به عنوان یک ایدئولوژی پذیرفته و به آن ملتزم و متعهد هستند نقش یک ایدئولوگ است، نه نقش یک حاکم. اساساً فقیه را خود مردم انتخاب میکنند، وظیفهٔ ایدئولوگ این است که بر اجرای درست و صحیح استراتژی نظارت داشته باشد؛ او صلاحیت مجری قانون و کسی را که میخواهد رئیس دولت بشود و کارها را در کادر ایدئولوژی اسلام به انجام برساند مورد نظارت و بررسی قرار می دهد. تصور مردم آن روز \_ دورهٔ مشروطیّت \_ و نیز مردم ما از ولایت فقیه آن نبوده و نیست که فقها حکومت کنند و ادارهٔ مملکت را بدست بگیرند. بلکه در طول قرون و اعصار تصور مردم از ولایت فقیه این بوده که

۱. استاد شهید مرتضی مطهری، پیرامون انقلاب اسلامی، ص۸۶ استاد شهید در ادامهٔ این بحث به اثبات سازگاری ولایت فقیه (بر اساس برداشت یادشده) با حق حاکمیت ملی می پردازند.

باید بر فعالیت دولت «نظارت» و «مراقبت» داشته باشند.» ۱

با عنایت به توضیحات استاد شهید، تأکید آیتالله منتظری بر «نظارت فقیه» در راستای بیانات مرحله سوم اندیشه سیاسی امام خمینی قرار میگیرد:

«هـدف عـمده از ولايت فـقبه اجـراء و تنفيذ دستورات و مـقررات اسلامی و ادارهٔ امور مسلمین براساس موازین اسلامی است، یا به تصدی فرد فقيه و يا به تأييد و نظارت او نسبت به قوهٔ مجربه، در صورتي كه قوّهٔ مجریه از طرف مردم انتخاب شده باشد (چنانچه روند قانون اساسی ما ايجاب مي كند.) و در حقيقت ولايت فقيه به معنى ولايت فقه، يعنى احكام خدا، بر رفتار انسانهاست، و طبعاً هر فرد مسلمان ـ برحسب اعتقاد ديني خود ـ طالب اجرا و يياده شدن دستورات اسلام است، و بالاخره اسلامیت نظام ایجاب می کند که فقیه عادل یعنی متخصص و کارشناس مسائل اسلامی بر روند ادارهٔ کشور اشراف داشته باشد، و این امر منافات ندارد با اینکه هر رشته از رشتههای فنّی و تخصصّی از امور فرهنگی، اقتصادی، سیاسی و نظامی به متخصص و کارشناس مربوطه واگذار شود، بلکه باید چنین باشد و خلاف آن خیانت است. آنچه مربوط به فقیه و مناسب با تخصص اوست، اسلامیت مقررات و عدم منافات سیاستهای کلی نظام با احکام شرع است، و در قانون اساسی ما یکی از وظایف رهبر بدین گونه ذکر شده: «نظارت بر حسن اجرای سیاستهای کلی نظام» با توجه به اینکه سیاستهای کلی نظام لابد براساس

موازین و مقررات اسلامی تنظیم شده است.» ا

را به مجالی دیگر وا میگذاریم.

نظرية اخير آيت الله شهيد سيدمحمد باقر صدر «خلافت مردم با

نظارت مرجعیت» نیز مبتنی بر «نظارت فقیه» است. آبا توجه به اینکه

نظریه سه فقیه فوقالذکر مبتنی بر مبنای مشروعیت الهی مردمی (پذیرش

رضایت مردمی به عنوان یکی از دو مؤلفه مشروعیت سیاسی) است و

بحث حكومت ولايي مبتني بر مشروعيت الهي بلاواسطه (عدم دخالت

نظر مردم در مشروعیت سیاسی) است لذا توضیح سه دیدگاه فوقالذکر

۱. شیخنا الاستاد اَیتالله منتظری، ولایت فقیه و قانون اساسی، ۷ تیر ۱۳۷۷. ( **راه نو** ، شمارهٔ ۱۸ و ۱۹).

أيتالله سيدمحمد باقر صدر، مجموعة الاسلام يقود الحياة، (بيروت، ١٣٩٩ ق).

۱. استاد شهید مرتضی مطهری، پیرامون انقلاب اسلامی، بیحث روحانیت و انقلاب اسلامی، ص۱۸۵ و ۱۸۶. و نیز رجوع کنید به آخرین دیدگاههای استاد شهید (در مصاحبه دو هفته قبل از شهادتش) در کتاب پیرامون جمهوری اسلامی، ص ۲۵-۲۷.

۱۵۱ حکومت ولایی

است، عقدی خاص که در عناوین مألوف فقهی نمیگنجد، هر چند مورد امضای شارع است. بر این اساس حکومت، معاهده دو طرفه و تعهد متقابل حاکم و مردم است، قراردادی شرعی بین امت و حاکم منتخب. اما برای جلوگیری از خلط مبحث از معنای دوم با عنوان وکالت و از معنای سوم با عنوان معاهده لازم یاد خواهیم کرد.

۲. هر کاری را که فاعل مباشرتاً انجام می دهد یا درباره شخص خودش است، یا درباره دیگری. در فرض اول هیچ اعتبار و جعلی در کار نیست. زیرا فاعل مختار در تصرف در شئون خود بدون دخالت دیگران اقدام می کند. اما در فرض دوم که کار دیگری را به عهده می گیرد و درباره غیر تصمیم می گیرد و به مصالح او اقدام می کند، این تصدی به دو گونه میسر است: یا به عنوان نیابت و وکالت از دیگری است، یا براساس ولایت بر او. بنابراین وجه مشترک ولایت و وکالت انجام کار غیر است. مراد از وکالت، استنابه در تصرف است به این نحو که نایب وجود تنزیلی منوب عنه باشد و عمل او عمل منوب عنه محسوب شود. «وکیل از جانب موکل اقدام می کند و با اقدام وکیل، آثار عمل بر موکل بار می شود. در حقیقت وکیل و سیله و آلت انجام فعل است. فرد یا بالمباشرة اقدام به عمل می کند یا با نیابت و وکالت. در هر دو صورت (مباشرت یا وکالت) فعل منسوب به اوست.

۳. اركان وكالت. وكالت سه ركن دارد: موكل، وكيل، مورد وكالت. موكل

## فصل دهم

## وكالت از مردم

«ولایت بر مردم» مهمترین نحوه رابطه حاکم دینی و مردم بر مبنای «مشروعیت الهی بلاواسطه» است. جهت فهم دقیق تر معنای ولایت، از باب «تعرف الاشیاء باضدادها» میباید آن را با دیگر انحاء رابطه حاکم دینی و مردم بر مبنای «مشروعیت الهی مردمی» مقایسه کرد. در این مقایسه بسیاری از زوایای پنهان و از نظر دورمانده «حکومت ولایی» هویدا می شود. رابطه حاکم دینی و مردم در کلیه نظریههای مبتنی بر مشروعیت الهی مردمی ( «وکالت» است. یعنی زمامدار دینی وکیل مردم و نماینده ایشان در انجام خدمات عمومی است.

۱. معنای لغوی وکالت تفویض است. تفویض کار به غیر (وکالت بالمعنی الاعم) بر سه قسم است: اول. اذن به دیگری فقط، دوم. استنابه مخصوص در تصرف، سوم. احداث سلطه مستقل برای غیر با قبول او. وکالت به معنای اول عقد نیست، بلکه ایقاع است. وکالت به معنای دوم (وکالت بالمعنی الاخص) عقد جایز است. وکالت به معنی سوم عقد لازم

ا. رجوع كنيد به شيخنا الاستاد آيتالله منتظرى، دراسات في ولايةالفقيه و فقه الدولة الاسلامية، ج ١، ص ۵۷۵\_۵۷۵، نظرية معظمله مبتنى بر قسم سوم وكالت (معاهدة لازم) است.

رجوع کنید به استاد آیتالله جوادی آملی، پیرامون وحمی و رهبری، مقاله امامت و ولایت، ص ۱۵۸\_۱۵۹.

۳. آیتالله منتظری، دراسات، ج ۱، ص ۵۷۵.

ا. نظریههای دولت مبتنی بر مشروعیت الهی مردمی عبارتند از: دولت مشروطه (با اذن و نظارت فقیهان)، خلافت مردم با نظارت مرجعیت، ولایت انتخابی مقیده فقیه، دولت انتخابی اسلامی و وکالت مالکان شخصی مشاع.

## ۵. احكام وكالت (به ويژه در مقايسه با احكام ولايت).

اول. وكالت عقد است، نه ايقاع، نه حكم، بلكه عقد جايز. اما ولايت حكم است، نه عقد، نه ايقاع بلكه حكم وضعى.

دوم. عقد وكالت با رضايت موكل و وكيل، با ايجاب موكل و قبول وكيل منعقد مى شود. اما در جعل ولايت رضايت موّلىٰ عليه مطلقاً شرط نيست، و در ولايتهاى قهرى رضايت ولىّ نيز لازم نيست. (ولايتهاى قهرى است).

سوم. وکالت در کلیه امور مباحی که مباشرت در انجام آنها شرعاً شرط نشده جایز است. آموارد وکالت از سوی موکل تعیین می شود. اما قلمرو ولایت از سوی شارع تعیین شده و نظر ولئ یا مولّیٰ علیه در تعیین قلمرو ولایت دخالت ندارد.

چهارم. قلمرو وكالت امورى است كه موكل بالمباشرة حق ارتكاب آنها را دارد. اما قلمرو ولايت امورى است كه مولّىٰ عليه شرعاً صلاحيت انجام آنها را ندارد و در آن حوزه فاقد اهليت درتصرف است.

پنجم. اصل، جواز وکالت در هر چیزی است، <sup>۴</sup> حال آنکه اصل، عدم ولایت است. به عبارت دیگر عدم جواز وکالت دلیل می خواهد، کمااینکه اثبات ولایت نیازمند دلیل است.

ششم. در حوزهٔ وکالت، اصالت رأی و تصمیمگیری از آن موکل است و وکیل موظف است براساس نظر موکل و به تشخیص او عمل کند، و در قلمرو وکالت، نظر موکل را بر نظر شخص خود مقدم بدارد. اما در ولایت،

یا منوب عنه یا مستنیب فردی است که برای انجام امور خود، دیگری را به نیابت و وکالت گرفته است. وکیل یا نایب فردی است که پذیرفته اعمال دیگری را به نیابت و نمایندگی از جانب او و برای او و آنچنانکه او خواسته است انجام دهد. مورد وکالت، امر یا اموری است که از جانب موکل برای وکیل تعیین شده است.

۴. اقسام وكالت. وكالت از حيثهاى مختلف قابل تقسيم است:

تقسیم اول. اقسام وکالت از حیث وحدت و تعدد موکل. اگر مورد وکالت ملک شخصی یا حق خصوصی فرد واحدی باشد، وکالت از سوی موکل واحد منعقد می شود. اما اگر مورد وکالت به نحو مشاع، ملک یا حق افراد متعددی باشد، وکالت از سوی موکلان متعدد به وکیل تفویض می شود.

تقسیم دوم. اقسام وکالت از حیث مورد وکالت. مورد وکالت یا امور خصوصی است یا حوزه عمومی. در قسم اول افراد در انجام امور شخصی و خصوصی خود وکیل میگیرند، مثلاً وکیل در خرید خانه. در قسم دوم آحاد جامعه (شهروندان) که حاکم بر سرنوشت و مقدرات خود هستند و مسلط بر اموال و انفس خویشند، برای انجام خدمات عمومی از قبیل نظم، امنیت، دفاع، بهداشت و ... فردی را به نمایندگی از خود برمیگزینند و او به وکالت از سوی مردم متصدی امور عمومی می شود.

تقسیم سوم. و کالت از حیث مورد و کالت یا خاص است یا عام، یا مطلق است یا مقید و مشروط. متن و کالتنامه تعیین می کند که و کالت عمومیت دارد یا اختصاص به موارد خاصی دارد، مقید و مشروط به شرط ویژهای است یا مطلق می باشد.

١. محقق حلى، شرائع الاسلام في مسائل الحلال والحرام، القسم الثاني في العقود، كتاب الوكالة، ج ٢، ص ١٩٣.

شیخ محمد حسن نجفی، جواهر الکلام فی شرح شرایع الاسلام، ج ۲۷، ص ۳۷۷\_۳۸۶.

۳. آیتالله جوادی آملی، **پیرامون وحی و رهبری**، ص ۱۶۵.

جواهر الكلام، ج ۲۷، ص ۳۷۷\_۳۷۸.

یازدهم. وکالت وکیل مقید به مدت معین است و عقد وکالت با جهل مدت وکالت روا نخواهد بود. و با انقضای این مدت، وکالت منقضی می شود. اما ولایت ولیّ شرعی بر مردم مادام العمر است و توقیت (محدود کردن به وقت خاص مثلاً ده سال) جایز نیست.

دوازدهم. چون عقد وكالت از هر دو طرف جايز است، وكيل مي تواند استعفا دهد و خود را عزل كند. اما از آنجا كه ولايت حكم است نه حق و عقد، ولي شرعي تا حائز شرايط است حق استعفا ندارد و مكلف به انجام وظيفه و تصدى امور محجورين در حوزهٔ عمومي است.

سیزدهم. با مرگ وکیل یا موکل، وکالت ساقط می شود، آاما ولایت با مرگ جاعل ولایت یا مرگ ولی شرعی ساقط نمی شود. مولی علیهم با مرگ ولی شرعی، تحت ولایت ولی شرعی دیگری قرار می گیرند لذا اگر مستند ولایت شرعی فقها بر مردم مقبولهٔ عمربن حنظله باشد، با رحلت امام صادق الله فقهاء از ولایت ساقط نمی شوند مگر اینکه توسط ائمه بعدی عزل شوند که چنین نشده است، اما وکلای ایشان همگی با رحلت امام ملی از وکالت ساقط می شوند.

→ مشخص و به مردم معرفی میکند و مردم او را تولّی دارند نه توکیل. در هنگام تدوین قانون اساسی اول برخی پیشنهاد داده بودند «مردم انتخاب میکنند». ولی در همانجا، بدین صورت اصلاح شد که «مردم میپذیرند»، همان وقت در مجلس خبرگان سؤال کردند که فرق «انتخاب میکنند» و «میپذیرند» چیست؟ گفتیم: یکی توکیل است و دیگری تولی. مردم ولی فقیه را یعنی ولای فقه و عدل را میپذیرند نه اینکه او را وکیل خود کرده و انتخاب نمایند». آیتالله جوادی آملی، مقالهٔ سیری در مبانی ولایت فقیه، فصلنامه حکومت اسلامی، شماره اول، پاییز ۱۳۷۵، ص ۶۵.

اصالت رأی و تصمیمگیری از آن ولی است و موّلیٰ علیهم موظفند براساس صوابدید ولی شرعی عمل کنند، نظر او را بر نظر خود مقدم بدارند. ابه عبارت دیگر در چارچوب شرع، در وکالت ملاک رضایت موکل است نه مولیٰ اما در ولایت ملاک رضایت ولیّ است نه مولیٰ علیه.

هفتم. در وکالت، هم موکل و هم وکیل رشیدند. آما در ولایت، ولی شرعی رشید است، اما مولی علیه در حوزه ولایت محجور است. بدون محجوریت مولی علیه در حوزه ولایت، ولایت شرعی محقق نمی شود.

هشتم. نصب و عزل وکیل به دست موکل است. آما نصب و عزل ولئ شرعی به دست مولّی علیهم نیست.

نهم. وکیل در مقابل موکل مسئول است، موکل می تواند از او سؤال کند و بر وکالت او نظارت کند، اما ولیّ شرعی در مقابل مولّیٰ علیهم مسئول نیست و شرعاً موظف به پاسخگویی به آنان نیست، ولیّ شرعی تنها در مقابل شارع مسئول است.

دهم. موکل بین افراد واجد شرایط وکالت «حق انتخاب» دارد. به عبارت دیگر وکیل از سوی موکل انتخاب می شود. اما مولّیٰ علیهم در حوزهٔ ولایت ذیحق نیستند (یا به واسطه محجوریت مجاز به استیفای حقوق خود نیستند) تا حق انتخاب داشته باشند. مولّیٰ علیهم تنها مکلف به تولیّت (پذیرش ولایت) ولیّ منصوب هستند. بین «حق انتخاب» و «وظیفه پذیرش» تفاوت جدی است. \*

۱. رجوع کنید به آیتالله جوادی آملی، **پیرامون وحی و رهبری**، ص ۱۶۸.

۲. جواهر الكلام، ج ۲۷، ص ۳۵۶.

٣. جواهر الكلام، ج ٢٧، ص ٣٤٠.

۴. آیت الله جوادی آملی، پیرامون وحی و رهبری، ص ۱۶۱.

۱. رجوع کنید به آیتالله جوادی آملی، پیرامون وحی و رهبری، ص ۱۵۹.

۲. جواهر الكلام، ج ۲۷، ص ۲۸۷ و ۲۹۳.

۳. وکیل را قبل از انقضاء مدت وکالت می توان عزل کرد مگر با در نظر گرفتن دو مطلب: اول شرط عدم عزل، دوم لزوم مطلق شروط گرچه ابتدایی یا در ضمن عقد جایز باشد.

۴. «مجلس خبرگان برابر قانون اساسی فقیه جامع الشرایطی را که در قانون مزبور ذکر شده

چهاردهم. زن می تواند وکیل باشد، اما نمی تواند ولیّ باشد، چرا که از شرائط ولایت شرعی، مرد بودن است. ا

پانزدهم. از شرایط لازم وکالت از سوی مردم در حوزه امور عمومی ایمان و کاردانی است، ۲ مهمترین شرایط لازم ولایت بر مردم در حوزه امور عمومی فقاهت و عدالت است.

شانزدهم. «چون معیار تصمیمگیری در ولایت تشخیص ولی است و میزان تصمیمگیری در وکالت تشخیص موکل و تحدید حدود از طرف اوست، پس جمع ولایت و وکالت ممکن نیست، چه اینکه ممکن نیست شخص مختاری برای خودش قیّم و ولیّ نصب نماید، زیرا معنای تسلط انسان بر جان و مال خود آن است که هر کار صحیحی که می توانست مباشرتاً انجام دهد می تواند آن را واگذار به دیگری بکند، نه آنکه بر این تسلط مسلط باشد و بتواند سلطنت خود را به دیگری واگذار کرده و آن را سلطان و ولیّ و قیّم تام الاختیار خود کند، و خود مسلوب السلطنة شود.» "

بنابراین فقیه یا ولایت بر مردم دارد یا وکالت از مردم، و محال است که مولّیٰ علیهم موکل ولیّ شرعی خود باشند. در حکومت ولایی، فقیه بر مردم در حوزه امور عمومی ولایت دارد، نه آنکه از سوی مردم وکالت داشته باشد. قائل شدن به وکالت فقیه از سوی مردم، انکار ولایت فقیه بر مردم است.

۶. وكالت در حوزه امور خصوصي، از آغاز در فقه شيعه مطرح بوده و

نه خروج از مبانی دین.<sup>۵</sup>

از ضروریات فقهی محسوب می شود. ۱ اما وکالت در حوزه امور عمومی

كمتر مورد بحث فقها واقع شده است و تا نيم قرن اخير تنها وكالت فقها از

سوى امام غايب (عجّل الله تعالى فرجه الشريف) مورد پذيرش حوزههاى

فقهی ما قرار گرفته بود. ۲ اما حدود چهل سال پیش برای نخستین بار

وكالت مسئولين خدمات عمومي از سوى مردم توسط مرحوم آيتالله

شيخ مرتضى حائري يزدي در كتاب ابتغاء الفضيلة في شرح الوسيلة

مطرح شد. ۳ به نظر ایشان حکومت مبتنی بر وکالت جایز است. یکی از

ارکان نظریه «وکالت مالکان شخصی مشاع» که اخیراً در کتاب «حکمت و

حکومت» مطرح شده است، وکالت دولت از سوی شهروندان است. ۴

بنابراین، قول، به وكالت مثل قول به ولايت نه خلاف ضوابط فقهي است

<sup>.</sup> ۱. جواهر الکلام، ج ۲۷، ص ۳۴۷.

۲. احتمال توکیل فقیه از جانب معصوم(ع) از جانب میرفتاح حسینی مراغی (م ۱۲۵۰) در العناوین، ص ۳۵۸ (چاپ سنگی) و فاضل دربندی (م ۱۲۸۵) در خزائن الاحکام (چاپ سنگی، بدون شماره صفحه) احتمال وکالت فقیه از جانب امام زمان (عج) را مطرح کرده است.

٣. (واما الحكومة المعموله في عصرنا فان حصلت بتوكيل جميع ذوى الحقوق حتى الصغار والمجانين باذن اوليائهم فداخلة في باب الوكالة، والظاهر حينئذ عدم الاشكال في تصرفات المتصدين و اعانتها. لكن ينبغي ان يكون التوكيل في ضمن عقد لازم لايقبل العزل الي المدة المعينة على اشكال فيه. وان لم تحصل بذلك ايضاً فيكون نظير السلطان العادل على تقدير العدالة في الامور لكنها مقدم عليه لحصول الوكالة الناقصه بمخلافه». آيتالله شيخ مرتضى حائرى يردى، ابتغاء الفضيلة في شرح الوسيله، الجزء الاول في المكاسب المحرّمة (قم مكتبة الطباطبايي)، ص ٢٠٥.

۴. آیتالله دکتر مهدی حائری یزدی، حکمت و حکومت، لندن، ۱۹۹۵م، ص ۹۵ و ۹۹\_۱۰۸
 ۱۰۸\_۱۳۲ و ۱۳۱\_۱۳۲۱.

۵. آیتالله جوادی آملی در مقاله سیری در مبانی ولایت فقیه به نقد دیدگاه وکالت (مطرح شده در کتاب حکمت و حکومت) پرداخته است، آیتالله دکتر حائری یزدی به نقد یاد

آیتالله جوادی آملی، پیرامون وحی و رهبری، ص ۱۶۰.

در نظریههای دولت انتخابی اسلامی، و وکالت مالکان شخصی مشاع، فقاهت از شرایط زمامداری شمرده نشده است. رجوع کنید به نظریههای دولت در فقه شیعه، به قلم نگارنده (تهران، نشر نی، ۱۳۷۶)، ص ۱۵۸\_۱۸۸.

۳. آیتالله جوادی آملی، پیرامون وحی و رهبری، مقاله امامت و ولایت، ص ۱۶۰\_۱۵۹.

### چند نکته درباره معنای ولایت.

۱. گاهی گفته می شود شاخصه اصلی حکومت ولایی، محبت و مودت والی نسبت به مردم و ارادت و دلدادگی مردم نسبت به والی است، حال آنکه در دیگر حکومتها چنین محبت و مودتی بین حاکم و مردم برقرار نیست. پس حکومت ولایی حکومت محبت و عشق است، و درک عمق حکومت ولایی متوقف بر عشق و دلدادگی است و آنان که از مودت و عشق بهرهای نبرده اند به درک این حکومت والا نایل نخواهند شد.

برفرض که کوشش طاقت فرسای متکلمان شیعه در اینکه معنای ولایت بسی رفیع تر از محبت و مودت است را فراموش کرده باشیم، و حکومت ولایی را با غفلت از قیود و ضوابط دقیق عرفان به ولایت عرفانی و معنوی معنی کنیم، و رابطه مریدی و مرادی را بدون توجه به پیامدهای آن، در حوزه امور عمومی و سیاسی تجویز کنیم، باز جای یک سؤال جدی باقی میماند، و آن اینکه براین اساس به لحاظ حقوقی، رابطه ولی و مردم چگونه تعریف می شود؟ و آیا ضوابط ولایت شرعی در برابر این مودّت و ارادت رنگ می بازد؟ مباحث فقهی، سیاسی و حقوقی با اینگونه بیانات خطابی و ذوقی قابل حل نیست.

۲. تــردیدی نیست کـه مـعصومان علیه به ویــژه پـیامبر علیه و امامت بـرخـوردار امیرالمؤمنین علیه و امام مـجتبی علیه هـم از ولایت و امامت بـرخـوردار بودهاند و هم زعامت سیاسی و زمامداری جامعه در زمان خود را بر عهده داشته انــد. مـراد از ولایت ائـمه علیه (در بـعد زعـامت و سریرستی و

۱. رجوع کنید به فصل سوّم.

حکومت) چه بوده است؟ ما در ضمن بحث ولایت کلامی ایه معنای ولایت معصومان علیه اشاره کردیم، و در مجالی دیگر به تفصیل به بحث درباره زعامت سیاسی معصومان علیه ایساس تعالیم قرآن کریم و سنت و سیره ایشان خواهیم پرداخت و نشان خواهیم داد بدون رعایت روش آن اسوههای جاوید رابطه بین حاکم دینی و مردم در اندیشهٔ شیعه بی اعتبار است.

۳. از جمله مباحثی که در فهم معنای ولایت مؤثر است، نحوه طرح آن در گفتمان عمومی انقلاب اسلامی ایران، معنای آن در نخستین استعمالات رهبری انقلاب امام خمینی و دیگر شخصیتهای مؤثر صدر انقلاب، تلقی اعضای مجلس بررسی نهایی قانون اساسی از ولایت و نحوه انعکاس آن در متن قانون اساسی، تلقی اعضای مجلس بازنگری قانون اساسی و نحوه انعکاس آن در متن بازنگری شده قانون اساسی، نحوه و زمان راه یافتن آن به شعارهای عمومی مردم و چگونگی سازگاری آن با مفهوم جمهوری اسلامی است. با عنایت به مباحث یادشده واژه ولایت در صحنه اجتماع، نه در فضایی مجرد و انتزاعی معنی خواهد شد، ان شاءالله.

متعرّض این مهم نشدند؟ ولایت فقیه چگونه به قانون اساسی جمهوری اسلامی راه یافت؟ تلقی خبرگان قانون اساسی از ولایت فقیه چه بود و نسبت آن را با حق حاکمیت ملی و ضوابط جمهوریت، چگونه ارزیابی میکردند؟ امام خمینی(ره) ولایت فقیه را چگونه ترسیم فرمودند؟ فارغ از بیانات حضرت امام(ره)، مشی عملی ایشان در یک دهه تحقق عملی ولایت فقیه چه عواملی ولایت فقیه چه عواملی به بازنگری در قانون اساسی انجامید؟ تلقی خبرگان بازنگری قانون اساسی از ولایت فقیه چه بوده است؟ در دههٔ دوم استقرار ولایت فقیه در ایران چه تصویری از ولایت و حکومت ولایی به مردم عرضه شده است؟ از چه زمانی ولایت فقیه به عنوان یکی از اصول، بلکه قلب نظام جمهوری اسلامی درآمد؟

این قسمت از بحث، مصروف پاسخگویی به سؤالات فوق است. توجه به جزیبات حکومت ولایی در یک روند عینی و در ارتباط با مقتضیات زمانی و مکانی، به وضوحِ مفهوم ولایت کمک شایانی خواهد کرد.

۱. حکومت ولایی در ایران جانشین حکومت سلطنتی است. قدمت نظام سلطنتی در ایران به بیست و پنج قرن می رسد. انقلاب اسلامی ایران در سال ۱۳۵۷ طومار نظام سلطنتی را درهم پیچید و بر ویرانههای آن جمهوری اسلامی استقرار یافت. تاریخ دو هزار و پانصدسالهٔ نظام سلطنتی در ایران را می توان به چند مرحله تقسیم کرد: مرحلهٔ اول، عصر امپراتوری (قبل از اسلام)؛ مرحلهٔ دوم، عصر شاهان مسلمان اهل سنت (قرن اول تا دهم هجری)؛ مرحلهٔ سوم، عصر شاهان شیعه (از قرن دهم تا چهاردهم)؛ مرحلهٔ چهارم، عصر کوتاه سلطنت مشروطه؛ مرحلهٔ پنجم، عصر سلطنت شاهان دین ستیز وابسته به اجنبی.

## فصل یازدهم

# تاریخچه ولایت در عصر جمهوری اسلامی

از جمله مباحثی که در فهم معنای ولایت و درک حدود و ثغور تصوری و ابعاد جغرافیایی مفهومی آن تأثیر جدی دارد، مطالعهٔ نحوه و زمان ورود ولایت به فضای عمومی جامعه است. ولایت و حکومت ولایی از چه زمانی در تاریخ سیاسی معاصر ایران مطرح شده است؟ نظام سلطنتی چه ویژگیهایی داشت و تفاوتهای اساسی حکومت ولایی با حکومت سلطنتی چه بوده است؟ اَیا ولایت فقیه از اهداف و اصول نهضت اسلامی و سپس انقلاب اسلامی ایران بوده است؟ آیا امام خمینی قدس سره در اعلامیه ها، بیانات و مصاحبه های بین المللی متعدد خود در معرفی نهضت و حکومت برخاسته از آن اشارهای به ولایت فقیه داشتهاند؟ از چه زمانی و به چه دلیل امام خمینی (ره) شعار محوری «حکومت اسلامی» را به «جمهوری اسلامی» تغییر دادند؟ حضرت امام (ره) «جمهوری اسلامی» را چگونه به مردم ایران و جهانیان معرفی کردند؟ آیا قبل از رفراندوم تاریخی جمهوری اسلامی در فروردین ۱۳۵۸، ولایت فقیه به عنوان یکی از اصول جمهوری اسلامی به مردم معرفی شده بود؟ جایگاه ولایت فقیه در پیش نویس قانون اساسی چگونه بود؟ چرا امام خمینی (ره) تا زمان مطرح شدن ولايت فقيه در مجلس خبرگان قانون اساسي در بيانات خود

تاریخچه ولایت در عصر جمهوری اسلامی ۱۶۳

علیرغم تغییر دین مردم (تشرف به اسلام در پایان مرحلهٔ اول)، تغییر مذهب (استبصار در پایان مرحلهٔ دوم)، و تغییر ظاهر حکومت از سلطنت مطلقه به سلطنت مشروطه (در مرحلهٔ چهارم)، نظام سلطنت مطلقه در طول این سالیان دراز با مقوّمات و ذاتیات خود در این سرزمین دوام آورد. خصائص نظام سلطنتی ای به عبارت دیگر ذاتیات و مقوّمات سلطنت مطلقه را این گونه می توان بر شمرد:

اول. در نظام سلطنتی، قدرت سیاسی، متمرکز در شخص شاه است. (نظام یکّه سالار).

دوم. در نظام سلطنتی، قدرت سیاسی قدرتی غیرمسئول و نظارت ناپذیر است. به این معنی که شاه در مقابل مردم مسئول نیست و هیچ نهاد قانونی و مردمی نظارت بر عملکرد او را بر عهده ندارد.

سوم. در نظام سلطنتی، قدرت مقدس است، لذا غیرقابل انتقاد است. سلطنت و دیعه ای الهی شمرده می شود که در اختیار شاه قرار گرفته است. چهارم. در نظام سلطنتی، قدرت شاه فوق هر قانونی است. اصولاً اوامر شاهانه، قانون محسوب می شود.

پنجم. در نظام سلطنتی، قدرت و اختیارات شاهانه مطلق و نامحدود است و همهٔ عرصههای حیات عمومی و خصوصی تمام آحاد جامعه را شامل می شود.

ششم. شاه صاحب اختیار و مالک رقاب مردم است، نه نماینده و منتخب مردم. مهمترین وظیفهٔ مردم اطاعت و یاری شاه است.

هفتم. سلطنت مادام العمر است. شاه تنها به دو طريق از صحنهٔ سياسي

حذف می شود یکی مرگ و دیگری تغلب و زور. در نظام سلطنتی هرگز قدرت سیاسی، ادواری و به طور مسالمت آمیز تغییر نمی یابد.

هشتم. در هر سلسله شاهی، نخستین شاه با تغلب و زور به سلطنت می رسد و سپس سلطنت در اعقاب ذکور او تداوم می یابد (سلطنت موروثی)، در هر صورت شاه حق نصب شاه بعد از خود را دارد (ولایتعهدی).

نهم. نظام سلطنتی ارادت سالار و تقرب محور است. افراد به میزان نزدیکی، تقرب و ارادتی که به مقام سلطنت دارند از مواهب و میزایای سیاسی، اجتماعی و اقتصادی برخوردار می شوند. ارادت سالاری و تقرب محوری قطب مقابل لیاقت سالاری و شایسته محوری است.

دهم. نظام سلطنتی، امنیت محور و نظم مدار است. تأمین امنیت و نظم مهمترین وظایف مقام سلطنتی بوده است. تأمین حقوق مردم هرگز در ضمن وظایف سلطنت قرار نمی گیرد. تأمین امنیت به هر قیمت و روشی مجاز است. (هدف وسیله را توجیه می کند.)

علاوه بر ده خصلت ذاتی سلطنت، سه خصلت دیگر را که از عرضیات سلطنت به حساب می آید، نیز نباید از نظر دور داشت:

اول. ظلم؛ نظام سلطنتی، نظامی ظالمانه است. تمرکز قدرت، اختیارات مطلقه، نظارت ناپذیری، غیرمسئول و مادامالعمر بودن و... از اسبابی است که در فرد غیرمعصوم غالباً به ظلم و استبداد و فساد می انجامد. لذا نوعی تلازم بین شاه و ظلم در ذهنیت ایرانی متبادر می شود. اما ادبیات فارسی و حتی سیرهٔ متشرّعه، شاه را به دو قسم، شاه

۱. برای مثال رجوع کنید به شاهنامه حکیم ابوالقاسم فردوسی:

چــو بــيند تـراكــ كـندكـار بـد خود از شاه ايران بدى كى سـزد و نيز باب اول گلستان سعدى در سيرت يادشاهان.

۱. برای آشنایی بیشتر با ویژگیهای نظام سلطنتی رجوع کنید به مقالهٔ «ساخت اقتدار سلطانی، آسیبپذیریها، بدیلها» نوشتهٔ سعید حجاریان در مجلهٔ اطلاعات سیاسی اقتصادی، شمارهٔ ۹۱-۹۲، فروردین، اردیبهشت ۱۳۷۴، ص ۴۵-۵۷.

سوم. دین ستیزی و اسلام زدایی؛ شاهان همواره حمداقل در ظاهر

مدافع و مروج دین رسمی بودهاند. چه قبل از اسلام و چه بعد از اسلام نهاد دین در جامعهٔ ایران نهادی پرقدرت بوده است. بویژه پس از تشرف

ایرانیان به اسلام، شاهان در آغاز به عنوان امیران خلیفهٔ اسلام حکومت می کردند. به تدریج از عصر صفویه شاهان با داعیهٔ مذهبی ارتباطی وثیق

با فقیهان یافتند و در عصر قاجار به اذن فقیهان حکومت می کردند. آنچه

در انقراض سلطنت نقش بسیار اساسی داشت کوششهای مذبوحانه

یهلوی اول و دوم در حذف یا تضعیف شعائر مذهبی و ارزشهای دینی از

اعتراض گستردهٔ حضرت امام خمینی قدّس سرّه و دیگر مراجع بزرگ

تقلید شیعه رضوانالله علیهم در سال ۱۳۴۱ به قانون انجمنهای ایالتی و

ولايتي و كاپيتولاسيون و به دنبال آن قيام ١٥ خرداد ٢١٣٤٢ سـه هـدف

اساسي را دنبال مي كرد و أن مخالفت با ظلم، وابستكي به اجنبي و

دین ستیزی و اسلامزدایی شاه بود. امام خمینی قدّس سرّه در طول پانزده

سال تبعید همواره بر اصلاح سه اصل یاد شده اصرار می کرد. " با آغاز

مجدّد نهضت اسلامی در سال ۱۳۵۶ علاوه بر تأکید بر سه خصلت منفی

شاه (دین ستیزی، وابستگی به اجانب و ظلم) سه امر بتدریج در صدر

اهداف نهضت (و سپس انقلاب اسلامی) قرار گرفت: یکی، عزل

ظالم و شاه عادل تقسیم کرده است. به عبارت دیگر ظلم را از عرضیات سلطنت شمرده نه از ذاتیات آن. شاه عادل مصلحت رعیت را در نظر دارد و رعیت در پناه او در آسایش و امنیت بسر میبرند. او سایهٔ خداست و برای بقای سلطنتش و اتصال آن به حکومت امام عصر (عج) باید دعا کرد. قبول نظریهٔ شاه عادل، معادل پذیرش نظریهٔ «دیکتاتوری صالح» و استبداد منور است. آیا چنین نظریهای اشکال شرعی دارد؟

دوم. وابستگی به اجنبی؛ در قرن اخیر به موازات ازدیاد قدرت سیاسی، اقتصادی و فرهنگی اروپا و سپس امریکا از یک سو، و ضعیف شدن قدرت شاهان و عدم درایت و تدبیر آنان در ادارهٔ کشور و خوشگذرانی و تنپروری درباریان و نداشتن پشتوانهٔ مردمی از سوی دیگر، به تدریج شاهان برای بقا متوجه اجانب شدند. وابستگی به اجنبی در سلسلهٔ پهلوی به اوج خود رسید؛ تا آنجا که هم به قدرت رسیدن پهلوی اول مرهون اجانب است، هم بقای سلطنت و سیاستهای خرد و کلان آنان زیر نظر انگلیس و سپس آمریکا صورت میگرفت. واضح است که وابستگی به اجنبی، هم با غیرت ملی و هم با عزت دینی منافات دارد.

متن جامعه بو د. ا

۱. کوششهای پهلوی اول در کشف حجاب بانوان، سختگیریها علیه روحانیت و حوزههای علمیه و کوششهای پهلوی دوم در حاکمیت مفاسد غربی به جای ارزشهای اسلامی، تغییر تاریخ هجری به تاریخ شاهنشاهی از این قبیل است.

رجوع کنید به بررسی و تحلیلی از نهضت امام خمینی، نوشته سید حمید روحانی (زیارتی)، ج ۱ ص ۱۴۱ ـ ۴۶۷ و اسناد انقلاب اسلامی، ج ۱ و ۵، اعلامیهها، اطلاعیهها، بیانیهها، تلگرافها و نامههای آیات عظام و مراجع تقلید، مرکز اسناد انقلاب اسلامی، (تهران، ۱۳۷۴).

۳. رجوع کنید به صحیفه نور، ج ۱.

۱. رجوع کنید به علامه محمدباقر مجلسی، عین الحیوة، (تهران، ۱۳۴۱ ش) ص ۴۹۲-۴۹۶.
 سید جعفر کشفی (۱۲۶۷ م. ق)، تحفة الملوک، (چاپ سنگی، ۱۲۷۳ ق). شیخ فضل الله نوری، رسائل، اعلامیه ها، مکتوبات... و روزنامه های شیخ شهید فضل الله نوری، گردآورنده محمد ترکمان، (تهران، ۱۳۶۲) ج ۱، ص ۱۱۰ و ۱۱۱، ص ۱۵۵، ۱۸۲-۳۸۳.

رجوع کنید به ارشادنامهٔ میرزای قمی، با مقدمه و تصحیح حسن قاضی طباطبایی در نشریهٔ دانشکدهٔ ادبیات و علوم انسانی تبریز، ج ۲۰، ش ۳، سال ۱۳۴۸، ۳۵۵\_۸۸۳.

۳. رجوع کنید به علامه محمدباقر مجلسی، بحارالانوار، ج ۵۲، ص ۲۴۳، «خداوند پایههای دولت صفوی را استوار کند و آن را به دولت قائم بپیوندد.» و نیز خطبهٔ وی در جلوس شاه سلطان حسین صفوی، نسخهٔ خطی شماره ۲۷۲۱ مجلس شورای اسلامی.

۴. از جمله مهمترین اسناد وابستگی پهلوی دوم، سقوط دولت ملی مرحوم دکتر محمد مصدق با کودتای امریکایی ۲۸ مرداد ۱۳۳۲ است.

محمدرضا شاه پهلوی، دوم، انقراض سلطنت پهلوی و سوم با کمی تأخیر، ابطال نظام سلطنتی. ا

لغو نظام سلطنتی از اهداف انقلاب در سال ۱۳۵۷ است. امام خمینی قدّس سرّه با اعتراض به بعضی ذاتیات سلطنت از قبیل عدم دخالت مردم در گزینش نظام سلطنتی، نصب و عزل شاهان، موروثی بودن و مادام العمر بودن آن، نظام سلطنتی را باطل اعلام کرد. ایشان بطلان سلطنت را بدیهی دانست. آگر انقلاب اسلامی به عزل آخرین شاه و انقراض سلسلهٔ پهلوی اکتفا کرده بود، حکومت برخاسته از انقلاب می توانست با حفظ ذاتیات نظام سلطنتی و اصلاح عرضیات آن برپا شود، اما وقتی ابطال نظام سلطنتی هدف سلبی انقلاب اسلامی اعلام شد و اقامهٔ حکومت اسلامی این انتظار نمی رفت که نه تنها اصلاح عرضیات بلکه تغییر ذاتیات نظامهای حکومتی ایران را وجههٔ همت خود سازد. پس طبیعی است که جمهوری اسلامی از بنیاد (یعنی در ده خصلت ذاتی سلطنت و سه خصلت عرضی آن) با نظام سلطنتی متفاوت باشد. در مقابل سلطنت، حمهوریت و در برابر اسلام زدایی و دین ستیزی، اسلامیت پیشنهاد شد.

سیاسی شان (۱۳۵۶-۱۳۳۲ ه. ش) را به گونه ذیل می توان گزارش کرد: رکن اول. اسلام برای پیاده کردن بخش مهمی از احکام خود نیازمند تشکیل حکومت است. در اسلام، حکومت و تشکیلات آن پیشبینی

۲. ارکان نظریهٔ سیاسی امام خمینی قدس سره در مرحلهٔ دوم محیات

شده است. اسلام همان حكومت است با تمام شئونش. احكام شرعى نه تنها قوانين اسلاماند، بلكه مطلوبات بالعرض و آلت اجراى حكومت و گسترش عدالت هستند. ا

رکن دوم. اقامهٔ حکومت اسلامی و آماده کردن مقدمات آن، از جمله مخالفت علنی با ظالمین بر فقیهان عادل واجب است. امر به معروف و نهی از منکر در مسائلی که حیثیت اسلام و مسلمین در گرو آنهاست با مطلق ضرر ولو ضرر نفسی یا حرج رفع نمی شود. (حال آنکه در دیگر مسائل عدم مفسده شرط وجوب است) بذل مال و جان نسبت به بعضی مراتب امر به معروف و نهی از منکر نه تنها جایز بلکه واجب است. وجود حکومت طاغوت در جامعهٔ اسلامی بزرگترین منکر و همکاری با طاغوت از انکر منکرات است. سکوت علمای دین در صورتی که موجب تقویت باطل باشد، حرام، و اعتراض و اظهار نفرت از ظالم بر ایشان واجب است ولو در رفع ظلمش مؤثر نباشد. اقامه حکومت اسلامی بزرگترین «معروف» است. تبعیت و یاری مردم از فقیهان عادل در امور فوق واجب است.

رکن سوم. حکومت اسلامی یعنی ولایت فقیهان عادل؛ ایشان از جانب شارع مقدس به ولایت بر مردم منصوب شدهاند و در همهٔ آنچه پیامبر ﷺ و امام الله در ارتباط با حکومت در آن اختیار داشتهاند، ولایت دارند. به عبارت دیگر، حکومت اسلامی یعنی «ولایت انتصابی عامهٔ فقیهان».

امام اولين فقيه شيعي است كه واژهٔ «حكومت اسلامي» را در يك

امام خمینی، کتاب البیع، ج ۲، ص ۴۶۱ و ۴۷۲.

۲. امام خمینی، تحریر الوسیله، ج ۱، ص ۴۷۲\_۴۸۳.

٣. امام خميني، كتاب البيع، ج ٢، ص 4۶۵ و تحرير الوسيله، ج ١، ص ۴۸٢.

۱. برای نمونه رجوع کنید به سخنرانی امام خمینی در ۵۷/۸/۲۲، صحیفهٔ نور، ج ۲، ص ۱۳۵\_۳۴۸ ص ۳۴۱\_۳۴۸ ص ۳۴۱\_۳۴۸.

۲. صحیفهٔ نسور، سخنرانسی ۲۲ و ۲۴ آبان ۵۷، ج ۲، ص ۳۴۱ و ۳۴۹ و ۳۵۲ ج ۳، ص ۱۶۰ و ۳۵۲ و ۳۵۲ ج ۳، ص ۱۶۰ و بیانات تاریخی بهشتزهرا، ۱۳ بهمن ۵۷، ج ۳، ص ۲۰۰ ۲۰۵.

۳. به مراحل چهارگانه اندیشهٔ سیاسی امام خمینی(ره) در فصل نهم اشاره کردیم.

- 11

سال رژیم شاه در کنفرانس بین المللی عفو لاهه به دلیل اعمال فشار و اختناق محکوم می شود. از سوی دیگر در همین سال جشنهای پنجاهمین سال سلطنت یهلوی با هزینهٔ فراوان برگزار می شود و همزمان با آن تاریخ هجری شمسی به تاریخ شاهنشاهی تغییر می یابد. به دنبال درگذشتهای مشكوك دكتر على شريعتي در خردادماه و فرزند امام آيتالله سيد مصطفی خمینی در آبان ماه ۱۳۵۶ جلسات ترحیم این دو شخصیت مذهبی به نخستین اعتراضات گستردهٔ ضد رژیم شاه تبدیل می شود. در ۲۲ آبان ۵۶ دانشجویان ایرانی در مقابل کاخ سفید بر ضدٌ شاه که به امریکا سفر کرده است، تظاهرات گستردهای برپا میکنند. در ۱۷ دی ۱۳۵۶ از سوی رژیم شاه مقالهٔ اهانت آمیزی دربارهٔ امام خمینی قلاس سره در روزنامهٔ اطلاعات منتشر می شود. این مقاله جرقهای است به بشکهٔ باروت خشم فرو خفته مردم مسلمان. در ۱۹ دی ۵۶ اعتراض مردم قم به توهین حکومت به مقام شامخ مرجعیت و روحانیت و در حمایت از رهبر در تبعیدشان امام خمینی قدّس سرّه به خاک و خون کشیده می شود. در چهلم شهدای قیام قم مردم تبریز به یا می خیزند و سلسلهٔ این چهلمها در سراسر ایران ادامه می یابد. در ۱۶ شهریور ۵۶ در تهران و ۱۲ شهر دیگر حكومت نظامي اعلام مي شود و در فرداي آن روز، كشتار ميدان ژاله تهران به وقوع میپیوندد. نهضت اسلامی مردم از سوی امام خمینی قدّس سرّه هدایت می شود. اطلاعیه ها و سخنرانیهای حضرت امام (ره) به شکل گستردهای در ایران پخش می شود. در دوم مهر ۵۶ بیت امام(ره) در نجف اشرف محاصره می شود. به دنبال تضییقات دولت عراق حضرت امام (ره) از عراق هجرت کرده در تاریخ ۱۳ مهر ۵۶ وارد پاریس می شوند. اقامت چهار ماههٔ حضرت امام قدّس سرّه در پاریس در شناساندن ابعاد مختلف مظلومیت مردم ایران و نهضت اسلامی و حکومت آیندهٔ آن نقش بسزایی

کتاب فقهی (کتاب البیع) به کار برد. ا

ارکان سه گانه فوق را هم در آثار فقهی اصولی امام خمینی قدس سرّه که در قم (بعد از سال ۱۳۳۲) تدوین شده از قبیل الرسائل، المکاسب المحرّمه، و تقریرات تهذیبالاصول می توان دید، هم در تحریرالوسیله که در بورسای ترکیه به رشتهٔ تحریر درآمده است و هم در آثار فقهی امام در نجف اشرف یعنی کتابالبیع. هر چند به تدریج این ارکان شفافتر و صریح تر و عمیق تر می شود. بحث ولایت فقیه در کتاب البیع که در بهمن سال ۱۳۴۸ ه. ش در حوزهٔ علمیهٔ نجف اشرف تدریس شده و پس از آن تـوسط خـود ایشان به زبان عربی نگارش یافته است، مهمترین و گسترده ترین اثر سیاسی ایشان به شمار می رود. کتاب ولایت فقیه فارسی پیاده شدهٔ سیزده جلسهٔ بحث فوق الذکر است که در پاییز ۱۳۴۹ ه. ش پیاده شدهٔ سیزده جلسهٔ بحث فوق الذکر است که در پاییز ۱۳۴۹ ه. ش پیاده شدهٔ سیزده جلسهٔ بحث فوق الذکر است که در پاییز ۱۳۴۹ ه. ش پیاده شدهٔ سیزده جلسهٔ بحث فوق الذکر است که در پاییز ۱۳۴۹ ه. ش پیاده شدهٔ سیزده جلسهٔ بحث فوق الذکر است که در پاییز ۱۳۴۹ ه. ش پیاده شدهٔ سیزده جلسهٔ بحث فوق الذکر است که در پاییز ۱۳۴۹ ه. ش پیاده شدهٔ سیزده جلسهٔ بحث فوق الذکر است که در پاییز ۱۳۴۹ ه. ش در ایران به عنوان نامهای از امام موسوی کاشف الغطاء به ضمیمه جهاد اکبر چاپ شده است. ۲

۳. در سال ۱۳۵۵ و ۱۳۵۶ ه. ش چندین اتفاق مهم در جهان و ایران می افتد. در ۱۲ آبان ۵۵ جیمی کارتر به ریاست جمهوری امریکا انتخاب می شود. سیاست کارتر مبتنی بر نوعی بازسازی سیاسی، تأکید بر حقوق بشر و آزادیهای سیاسی اجتماعی در کشورهای وابسته به امریکا برای تأمین بیشتر منافع ایالت متحده است. چرا که دیکتاتورهای وابسته را با روشهای پیشین نمی توان حفظ کرد. یک هفته بعد یعنی در ۱۹ آبان ۵۵ از سوی شاه در ایران فضای باز سیاسی اعلام می شود. در ۱۵ اسفند همین

۱. امام خمینی، کتاب البیع، ج ۲، ص ۴۹۰.

۲. ولایت فقیه، امام خمینی، (تهران، ۱۳۷۳، موسسهٔ تنظیم و نشر آثار امام خمینی) مقدمهٔ ناشر، صفحهٔ پنجم.

داشت. حضرت امام(ره) در مصاحبه های متعدد با خبرنگاران جراید و راديو تلويزيونهاي جهان به تشريح اهداف انقلاب اسلامي ايران

پرداخت. در داخل ایران مراجع بزرگ تقلید، علمای بزرگ شهرستانها و مهمتر از همه مردم مسلمان و بویژه جوانان و دانشجویان سهم بزرگی در

تداوم و پیروزی انقلاب اسلامی داشتند.

اهداف نهضت اسلامی (که در سال ۵۷ بحق به عنوان «انقلاب اسلامي ، معرفي شد) به دو بخش قابل تقسيم است: اهداف سلبي و اهداف ایجابی. مراد از اهداف سلبی عزل محمدرضاشاه یهلوی، انقراض سلطنت دودمان پهلوي، لغو نظام سلطنتي و كوتاه كردن دست اجانب بویژه امریکا از مقدرات مردم ایران بوده است. اگر چه زمزمهٔ «شاه سلطنت كند نه حكومت» در آغاز شنيده مي شد، اما حركت توفنده مردم تردیدی در حقانیت اهداف سلبی انقلاب به جا نگذاشت. بحث فعلی ما در اهداف ایجابی انقلاب اسلامی است. جهت مطالعه در ابعاد مختلف ایجابی انقلاب اسلامی از جمله سه منبع اصلی در دست است: نخست مصاحبهها، اعلامیهها و سخنرانیهای رهبری انقلاب امام خمینی قلاس سرّه، دوم اطلاعیه های دیگر مراجع تقلید، علمای بلاد و حوزه های علمیه در طول انقلاب. سوم شعارهای خودجوش مردم در طول نهضت و قطعنامه راهپیماییهای بزرگ ملت.

هدف ایجابی انقلاب اسلامی تا مهر ۵۷، بریایی حکومت اسلامی است و مراد از آن به طور کلی اجرای احکام اسلامی با الگوی پیامبر عَلَیْهِ و امام على التِّلا است. «حكومت اسلامي» لفظى كلى، عام و مجمل است و تاب معانی مختلف و قالبهای متفاوت سیاسی را دارد. امام خمینی قدّس سرّه در بدو ورود به فرانسه نخستین بار در ۲۲ مهر ۱۳۵۷ نوع حکومت

اسلامی را «جمهوری اسلامی» معرفی میکند. امام (ره) در بیانات خود به فلسفهٔ تغییر حکومت اسلامی به جمهوری اسلامی اشاره نکرده است. آیا جمهوری اسلامی حکومتگذار و واسطه برای نیل به حکومت اسلامي است و چون امكان التزام به همهٔ لوازم حكومت اسلامي فعلاً مهیا نیست، جمهوری اسلامی مستقر می شود تا مردم آمادگی پذیرش تمام عیار حکومت اسلامی را بیابند؟ پاسخ به این پرسش در بحث ما نهایت اهمیت را دارد. چرا که واضح است در اندیشهٔ حضرت امام(ره) مراد از حكومت اسلامي در عصر غيبت، ولايت فقيه است، نه مشروطه سلطنتی و نه جمهوري. <sup>۲</sup> بـه هـر حـال خـبرنگاران چـهارگوشهٔ عـالم در مصاحبه های متعدد، سؤالات فراوانی را در مورد جمهوری اسلامی مطرح می کنند. از جمله از معنای جمهوری اسلامی، نقش مردم در آن، مقایسهٔ آن با دیگر حکومتهای اسلامی از قبیل عربستان و لیبی، مقایسهٔ آن با دیگر جمهوریهای دنیا از قبیل جمهوریهای سوسیالیستی، جمهوریهای دموكراتيك و... نقش روحانيون و علماي مذهبي در جمهوري اسلامي، نقش امام خمینی (ره) و جایگاه ایشان در مقامات جمهوری اسلامی، مقايسهٔ قانون آيندهٔ آن با قانون مشروطه، ميزان آزاديهاي مردم، رابطهٔ آن با دیگر کشورهای جهان و... می پر سند. امام خمینی (ره) با کمال متانت، صبر و حوصله به این سؤالات پاسخ می دهند. مجموعهٔ این پرسش و پاسخها چند جلد از صحیفهٔ نور را تشکیل میدهد " و بهترین منبع در معرفی جمهوری اسلامی از زبان امام خمینی قدّس سرّه به شمار میرود.

۱. امام خمینی، صحیفهٔ نور، مصاحبه با خبرنگار فیگارو، ۲۲ مهر ۵۷، ج ۲، ص ۳۶.

امام خمینی، ولایت فقیه، ص ۳۳، «فرق اساسی حکومت اسلامی با حکومتهای مشروطه سلطنتي و جمهوري....»

٣. صحيفهٔ نور، ج ٢ و ٣، چاپ جديد با اصلاحات و اضافات.

چهارم. جمهوری اسلامی حکومتی مستقل است، وابسته به شرق و غرب نیست، سیاستهای آن را اجانب تعیین نمی کنند. ا

پنجم. جمهوری اسلامی حکومتی مبتنی بر عدالت اجتماعی است، حكومتي عادلانه است.

ششم. جمهوری اسلامی حکومتی مبتنی بر آزادی است. اقلیتهای مذهبی در جمهوری اسلامی محترماند. اظهار عقیده آزاد است. احزاب آزادند که با ما یا با هر چیزی مخالفت کنند به شرط اینکه مضر به حال مملکت نباشد. ۴ دموکراسی اسلام کامل تر از دموکراسی غرب است. <sup>۵</sup> در جمهوری اسلامی استبداد و دیکتاتوری وجود ندارد.<sup>۶</sup> هر فردی حق دارد

← ۲۲ آبان ۵۷، «حضرتعالی میفرمایید که بایستی در ایران جمهوری اسلامی استقرار پیدا كند، و اين براي ما فرانسويها چندان مفهوم نيست، زيرا كه جمهوري مي تواند بدون پايهٔ مذهبي باشد، نظر شما چيست؟ آيا جمهوري شما بر پايهٔ سوسياليسم است؟ مشروطيت است؟ بر انتخاباتی استوار است؟ دموکراتیک است؟ چگونه است؟»

پاسخ امام: «اما جمهوری به همان معنایی که همه جا جمهوری است، اینکه ما جمهوری اسلامی میگوییم برای این است که هم شرایط منتخب و هم احکامی که در ایران جاري شده، اينها بر اسلام متكي است، لكن انتخاب با ملت است. طرز جمهوري هم همان جمهوري است که همه جا هست.»

در مصاحبه با بی بی سی در ۱۵ دی ۵۷، ج ۳، ص ۴۱، «حکومت جمهوری اسلامی هم یک جمهوری است مثل سایر جمهوریها، لکن قانونش قانون اسلامی است.»

در مصاحبه با تلویزیون فرانسه در تاریخ ۱۸ دی ۵۷، ج ۳، ص ۷۲، «جمهوری اسلامی مثل ساير جمهوريهاست، لكن محتوايش قانون اسلام است.»

در مصاحبه با تلویزیون ایتالیا، در تاریخ ۲۳ دی ۵۷، ج ۲، ص ۱۰۷، «حکومت جمهوری است مثل سایر جمهوریها و احکام اسلام هم احکام مترقی و مبتنی بر دموكراسي و پيشرفته و با همهٔ مظاهر تمدن موافق.»

۱. امام خمینی، صحیفهٔ نور، ج ۲، ص ۱۶۸، ۲۵۹.

۲. امام خميني، صحيفهٔ نور، ج ۲، ص ۲۱۶، ۲۵۹، ۳۹۲.

۳. امام خمینی، صحیفهٔ نور، ج ۲، ص ۲۵۹، ص ۳۰۲\_۳۰۴، ۴۷۵.

۴. امام خمینی، صحیفهٔ نور، ج ۳، ص ۱۴۰، ۵۷/۱۰/۲۶.

۵. امام خميني، صحيفهٔ نور، ج ٢، ص ٢١٤.

ع. امام خميني، صحيفهٔ نور، ج ٢، ص ١٠٣.

جمهوری اسلامی از دیدگاه حضرت امام خمینی قدّس سرّه در هفت ضابطهٔ ذیل خلاصه می شود:

اول. جمهوری اسلامی حکومتی است متکی بر ضوابط اسلام؛ قانون اساسی آن اسلام است. مجری احکام اسلام است. متصدیان آن حائز شرايط معين شده در اسلام هستند. خطوط كلى اين حكومت اصول مسلم اسلامی است که در قرآن و سنت بیان شده و الگوی رفتاری آن شيوهٔ پيامبر عَلَيْكُ و امام على عليه لا در حكومت است.

دوم. جمهوری اسلامی حکومتی متکی بر آرای عمومی است. مراد از جمهوریت تکیه بر آرای اکثریت مردم است. مملکت توسط نمایندگان واقعی مردم اداره می شود. نمایندگان مردم هیئت دولت و دیگر مقامات مملکتی را تعیین میکنند. مردم از طریق نمایندگان خود بر تمامی امور جامعه نظارت دارند. هیچ تصمیمی بدون مشورت مردم گرفته نمی شود. از آنجا که حق تعیین سرنوشت به دست خود ملت است، حتی نوع حکومت پیشنهادی ما (جمهوری اسلامی) نیز به رأی عمومی (رفراندوم) گذاشته می شود.<sup>۲</sup>

سوم. شکل حکومت، جمهوری است. جمهوری به همان معنا که در همه جاجمهوری است. جمهوری اسلامی، جمهوریی است مثل سایرجمهوریها. ۳

۱. امام خمینی، صحیفهٔ نور، ج ۲، ص ۱۱۴، ۱۳۱، ۲۳۰، ۲۴۵، ۲۴۹، ۲۹۰، ۳۱۳، ۳۱۹، ۳۲۴، ۳۵۱، ۴۰۴، ۵۰۳، ۵۴۵، ۵۵۷؛ ج ۳، ص ۴۱.

۲. امام خمینی، صحیفهٔ نور، ج ۲، ص ۱۶۲، ۲۴۴، ۳۱۹، ۳۴۹، ۳۵۱، ۴۸۲، ص ۵۱۷، «اما شکل حکومت ما جمهوری اسلامی است، جمهوری به معنای اینکه متکی بر آرای اکثریت است و اسلامی برای اینکه متکی به قانون اسلام است. » نیز ج ۲، ص ۵۴۵، ۵۶۸، ۵۸۴، ج ۳ ص ۲۰ ـ ۲۱، ۳۶ ـ ۳۷، «حکومت اسلامی حکومتی است که اولاً صد در صد متکی به آراء ملت باشد به شیوهای که هر فرد ایرانی احساس کند که با رأی خود سرنوشت خود و کشور خود را میسازد و چون اکثریت قاطع این ملت مسلمانند بدیهی است که باید موازین و قواعد اسلامی در همهٔ زمینه ها رعایت شود.» نیز ج ۳، ص ۷۰- ۷۱، ۱۱۵، ۱۱۵.

۳. امام خمینی، صحیفهٔ نور، ج ۲، ص ۳۵۱، مصاحبهٔ خبرنگار روزنامهٔ فرانسوی لوموند در

که مستقیماً در برابر سایرین زمامدار مسلمین را استیضاح و به او انتقاد کند. او باید جواب قانعکننده دهد، در غیر این صورت اگر برخلاف وظایف اسلامی خود عمل کرده باشد، خود به خود از مقام زمامداری معزول است. ۱

هفتم. وظیفهٔ علمای اسلام نظارت بر قوانین است. آشورایی از علما و دانشمندان اسلامی بر جمهوری اسلامی نظارت میکنند. آروحانیت نقش ارشاد و هدایت دولت را بر عهده خواهد داشت. آدر مجالس آیندهٔ ایران روحانیون به عنوان عضو کامل یا ناظر، حضور خواهند داشت اما مجالس در انحصار روحانیون نخواهد بود. من در آینده همین نقشی را دارم که الان دارم، یعنی هدایت، نظارت بر اوضاع و ارشاد و راهنمایی. بنای دخالت مستقیم در امور را ندارم. آنجام امور کشور را به دست مقامی را نخواهم پذیرفت به این معنا که زمام امور کشور را به دست بگیرم. آنچه صلاح است با مردم در میان خواهم گذاشت و جمهوری

اسلامی را به رأی مردم میگذارم. ا نامزد رئیس جمهوری را به مردم معرفی خواهم کرد. ۲

امام خمینی قدّس سرّه به کرّات مواضع فوق را در ترسیم جمهوری اسلامی به مردم ایران و جهانیان اعلام فرمودند. با توجه به سؤالات ظریفی که از حضرت امام (ره) می شد، به اصطلاح اصولیان، امام در «مقام بیان» بودند، با این همه حضرت امام خمینی قدّس سرّه در این بیانات در ترسيم جمهوري اسلامي حتى يك بار هم از «ولايت فقيه» سخني به ميان نياوردند و به «نظارت فقيه» اكتفا فرمو دند. حتى به مضمون ولايت فقيه نيز اشاره نکردهاند. می توان در بیان ضابطهٔ اول (متصدیان جمهوری اسلامی حائز شرایط معین شده در اسلام هستند) اشعاری بر این اصل رؤیت کرد، اما علاوه بر اینکه بنابر اهمیت بسیار، مسئله محتاج به تصریح است، امام در دو ضابطه صریحاً نکاتی را بیان فرمودهاند که به ظاهر با ولایت فقیه سازگار نیست. یکی در ضابطهٔ سوم: «جمهوری به همان معنا که در همه جا جمهوری است. جمهوری اسلامی، جمهوریی است مثل سایر جمهوريها» و واضح است كه «ولايت شرعي» الگويي غير از الگوي رايج جمهوریت در همه جاست. دیگری در ضابطهٔ هفتم که وظیفه روحانیون و خود را نظارت و ارشاد معرفی می فرمایند و واضح است که نظارت و ارشاد غیر از ولایت است. چرا حضرت امام خمینی قدّس سرّه در طول نهضت اسلامی (۵۷-۵۶) حتی یک بار هم از ولایت فقیه سخنی به بیان

۱. امام خمینی، صحیفهٔ نور، ج ۳، ص ۸۶، ۹۱۰/۱۹.

۲. امام خمینی، صحیفهٔ نور، ج ۲، ص ۲۵۰، ۵۷/۸/۱۶، ج ۳ ص ۱۴۰، ۵۷/۱۰/۲۶.

۳. امام خمینی، صحیفهٔ نور، ج ۳، ص ۱۱۰\_۱۱۱، ۵۷/۱۰/۲۳.

۴. امام خمینی، صحیفهٔ نور، ج ۳، ص ۷۵۸۱۰/۱۰/۱۸، ج ۳، ص ۱۳۵، ۵۷/۱۰/۲۵، «من و سایر روحانیون ارشاد دولتها و سایر روحانیون در حکومت پستی را اشغال نمیکنیم، وظیفهٔ روحانیون ارشاد دولتها است، من در حکومت آینده نقش هدایت را دارم.» ج ۳، ص ۱۴۰، ۵۷/۱۰/۲۶، «من چنین چیزی نگفتهام که روحانیون متکفل حکومت خواهند شد. روحانیون شغلشان چیز دیگری است، نظارت بر قوانین البته هم به عهده روحانیون هم به ملت است.»

۵. امام خمینی، صحیفهٔ نور، ج ۳، ص ۸۱\_۸۲، مصاحبه با لوموند، ۵۷/۱۰/۱۹.

۷. امام خمینی، صحیفهٔ نور، ج ۳، ص۱۱۵، ۵۷/۱۰/۲۴.

۸. «ما به خواست خدای تعالی در اولین زمان ممکن و لازم برنامه های خود را اعلام خواهیم

<sup>→</sup> نمود، ولی این بدان معنی نیست که من زمام امور کشور را به دست بگیرم و هر روز نظیر دوران دیکتاتوری شاه، اصلی بسازم و علیرغم خواست ملت به آنها تحمیل کنم، به عهده دولت و نمایندگان ملت است که در این امور تصمیم بگیرند ولی من همیشه به وظیفهٔ ارشاد و هدایتم عمل میکنم.» صحیفهٔ نور، ج ۳، ص ۷۵ ۸۸۷، ۵۷/۱۰/۱۸.

۱. صحيفة نور، ج ۲، ص ۱۶۲\_۱۶۵، ۱۰، ۵۷/۸/۱۰، ج ۲، ص ۲۸۲، ۵۷/۸/۱۷.

مصاحبه با لوموند، صحیفهٔ نور، ج ۳، ص ۸۱\_۸۲، ۹۱/۰۱۱۹.

حضرت امام (ره) همین بود.

پاسخ دوم. حضرت امام(ره) در طول حیات سیاسی خود از آغاز قائل به ولايت فقيه بو دهاند، چه در قم و كتاب كشف الاسرار چه در نجف و کتاب البیع و چه در یاریس و مصاحبه های صحیفه نور. منتهی در شرایط مختلف زمانی ـ مكانی بخشهایی از نظریهٔ خود را به مردم اعلام می کردهاند و اعلام آنچه را که آمادگی پذیرشش را در مردم نمی دیدند به وقت مناسب موكول مي كردند. بر اين اساس «نظر واقعي» امام در پاريس نيز ولايت فقيه بود، نه يک کلمه کم، نه يک کلمه زياد. امام قصد داشتند وقتی به ایران آمدند به ولایت فقیه رسمیت ببخشند. مواردی که در بیانات حضرت امام (ره) به ظاهر خلاف ولايت فقيه به نظر مي رسد، مي بايد حمل بر «تقیه» و یا «توریه» نمود، که شرعاً جایز و در شرایطی واجب است. تقیهٔ حضرت امام (ره) را می توان به «تقیه خوفی» یا «تقیهٔ مداراتی» تعبير كرد. خوف از ادبار مردم از اعانت دين خدا و مدارا با مردم تا در أغوش اسلام تربيت شوند و أمادهٔ پذيرش احكام نوراني اسلام بويژه اصل مترقى ولايت فقيه شوند. در اين ميان احتمال تقيه مداراتي بيشتر است. ضمناً آرای اصلی فقها را می باید از آثار فقهی و فتواهایشان استنباط کرد نه از سخنرانیها و گفتارهای عمومی و شفاهی؛ چرا که این متشابهات را باید به آن محکمات برگردانید.

هر یک از دو پاسخ فوق را پاسخ صحیح بدانیم، مردم بصیر و هوشمند ایران جمهوری اسلامی را با معرفی امام خمینی قدّس سرّه با جان و دل پذیرفتند. در اقبال عمومی به جمهوری اسلامی نقش ارشادی و هدایتی امام خمینی قدّس سرّه بسیار برجسته است.

ولايت فقيه نه تنها در بيانات امام در طول نهضت ديده نمي شود، بلكه

نمی آورند؟ (با توجه به اینکه در سال ۱۳۴۸ حکومت اسلامی را مبتنی بر ولايت فقيه دانسته بودند) در پاسخ به اين سؤال مهم دو پاسخ احتمالي

پاسخ اول. حضرت امام(ره) در آن شرایط مردم را مهیای پذیرش ولايت فقيه نمي ديدند. طرح بي موقع اين اصل چه بسا باعث گريز مردم از حكومت اسلامي و نهضت اسلامي مي شد. بيشنهاد «جمهوري اسلامی ، مبتنی بر همین دیدگاه بو د. در حکو مت اسلامی فقیه «ولایت» دارد، حال آنکه در جمهوری اسلامی فقیه «نظارت» دارد. نظارت فقیه در قانون اساسی مشروطه نیز سابقه داشت. مرحوم نائینی(ره) با اینکه خود از قائلین به ولایت عامه فقیه بود، اما حکومت مشروطه با اذن و نظارت فقها را تجویز کرد چرا که در آن زمان جامعه را مهیای پذیرش ولايت فقيه نمي ديد. همچنين حضرت امام (ره) در كشف الاسرار ٢ بر هـمين اسـاس حكومت مشروطه را تجويز ميكنند. امام خميني قدّس سرّه نیز با اینکه به لحاظ تئو ریک قائل به ولایت انتصابی عامه فقیه بود، در آن شرایط جمهوری اسلامی با نظارت فقیه را تجویز کرد چرا که با اعلام زودرس ولايت فقيه چه بسا صف متحد مردم درهم مي شكست و انقلاب از طی مسیر طلایی خود باز میماند. بنابراین در آن مقطع، «نظر واقعی» امام خمینی قدّس سرّه جمهوری اسلامی با نظارت فقیه بوده است و در آن مرحله ولايت فقيه را عملي نمي دانسته اند. لذا كليهٔ تعابیر ایشان از جمهوری اسلامی نظر واقعی و به دور از تقیه، مجامله، مجاز و توریه است. تلقی عمومی مردم از بیانات و مصاحبههای

ا. میرزای نائینی، المکاسب و البیع، تقریرات به قلم آیتالله شیخ محمدتقی آملی، ج ۲، ص ٣٣۴، تنبيه الامة و تنزيه الملة، ص ١٥، ٢١، ٧٠، ٩٨.

امام خمینی، کشف الاسرار، ص ۱۸۵ و ۲۲۲.

در اعلامیههای مراجع تقلید  $^{1}$  و علمای بزرگ بلاد  $^{7}$  \_ که در هدایت و پیروزی اسلامی نقش بسزایی داشته اند \_ نیز به چشم نمی خورد. در قطعنامههای راهپیماییهای مردم  $^{7}$  نیز اگر چه از حضرت امام (ره) به عنوان مرجع، زعیم، قائد، رهبر نهضت و نایب الامام یاد شده است، اما حتی یک بار هم از ولایت فقیه ذکری به میان نیامده است. در میان شعارهای خود جوش مردم  $^{4}$  که ترجمان طبع هنرمند و نکته سنج ایرانیان مسلمان است علی رغم تصریح به ابعاد اسلامی انقلاب، استقلال، آزادی، جمهوری اسلامی و رهبری امام خمینی، حتی یک بار هم ولایت فقیه مطرح نشده است.

۴. امام خمینی قدّس سرّه در ۲۲ دی ۵۷ اعلام میکند: «به موجب حق شرعی و براساس رأی اعتماد اکثریت قاطع مردم ایران که نسبت به اینجانب ابراز شده است، در جهت تحقق اهداف اسلامی ملت، شورایی به نام شورای انقلاب اسلامی مرکب از افراد با صلاحیت و مسلمان و متعهد و مورد و ثوق موقتاً تعیین شده و شروع به کار خواهند کرد.»

حضرت امام در بدو ورود به ایران در بهشت زهرا در نطق تاریخی خود ضمن تأکید بر حق ملتها در تعیین سرنوشت خود اعلام داشت: «من

اولین نخست وزیر انقلاب اسلامی آمده است:

«جناب آقای مهندس مهدی بازرگان بنابه پیشنهاد شورای انقلاب،
برحسب حق شرعی و حق قانونی ناشی از آرای اکثریت قاطع قریب به
اتفاق ملت ایران که طی اجتماعات عظیم و تظاهرات و سیع و متعدد در
سراسر ایران نسبت به رهبری جنبش ابراز شده است و به موجب
اعتمادی که به ایمان راسخ شما به مکتب مقدس اسلام و اطلاعی که از
سوابقتان در مبارزات اسلامی و ملی دارم، جنابعالی را بدون در نظر
گرفتن روابط حزبی و بستگی به گروهی خاص، مأمور تشکیل دولت
موقت می نمایم...» «حضرت امام در سخنرانیهای ۱۷ و ۱۸ دیماه نکات

دولت تعیین میکنم، من به پشتیبانی این ملت دولت تعیین میکنم.» ا

حضرت امام خمینی قدّس سرّه در یانزدهم بهمن ۵۷، چهره سرشناس

مذهبی، مرحوم مهندس بازرگان را مأمور تشکیل دولت موقت نمود: «ما

به واسطهٔ اتکاء به این آراء عمومیای که شما الان می بینید و دیدید تا

كنون كه آراي عمومي با ماست و ما را به عنوان وكالت بفرماييد يا به عنوان

رهبری، همه قبول دارند، از این جهت ما یک دولتی معرفی میکنیم... من

که ایشان را حاکم کردهام یک نفر آدمی هستم که به واسطهٔ ولایتی که از

طرف شارع مقدس دارم، ایشان را قرار دادم، ایشان را که من قرار دادم

واجب الاتباع است، ملت باید از او اتباع کند، یک حکومت عادی نیست،

یک حکومت شرعی است، باید از او اتباع کنند، مخالفت با این حکومت

مخالفت با شرع است، قيام بر عليه شرع است... قيام بر ضد حكومت

خدایی قیام بر ضد خداست، قیام بر ضد خدا کفر است.» ۲ در حکم کتبی

۱. امام خمینی، صحیفهٔ نور، ج ۳، ص ۲۰۳\_۲۰۵، ۲۰/۱۱/۱۲.

۱مام خمینی، صحیفهٔ نور، ج ۳، ص ۲۲۴.

۳. امام خمینی، صحیفهٔ نور، ج ۳، ص ۲۲۸، ۵۷/۱۱/۱۵.

۱. رجوع کنید به اسناد انقلاب اسلامی، ج ۱ و ۵، (اعلامیهها، اطلاعیهها، بیانیهها، پیامها، تلگرافها، نامههای آیات عظام و مراجع تقلید مرکز اسناد اسلامی)، (تهران، ۱۳۷۴).

۲. رجوع کنید به اسناد انقلاب اسلامی، ج ۲ (اعلامیهها، بیانیهها، پیامها، تلگرافها و نامههای علمای اعلام شهرهای مختلف ایران) و ج ۳ (اعلامیهها، اطلاعیهها، بیانیهها، پیامها، تلگرافها و نامههای کثیرالامضای مربوط به جوامع روحانی) (تهران، ۱۳۷۴).

۳. رجوع کنید به اسناد انقلاب اسلامی، ج ۴ (اعلامیه ها، اطلاعیه ها، بیانیه ها، پیامها، تلگرافها و نامه های مجامع مذهبی دینی، (تهران، ۱۳۷۴). به عنوان مثال نگاه کنید به قطعنامه راهپیمایی تاریخی عاشورا و اربعین سال ۱۳۵۷ در همین کتاب.

۴. رجوع کنید به مجموعههای مختلفی که شعارهای انقلاب اسلامی راگردآوری کردهاند.

۵. امام خمینی، صحیفهٔ نور، ج ۳، ص ۱۰۵، ۵۷/۱۰/۲۲.

دیگری دربارهٔ جایگاه خود ابراز می فرمایند:

«ملت ایران ... نظر خودشان را راجع به دولت آقای مهندس بازرگان که الان یک دولت شرعی اسلامی است اعلام کنند» (هما نخستوزیر تعیین کردیم، به ولایت شرعی و ولایت عام» ۲ «ما دولت را تعیین کردیم به حسب آنچه هم به حسب قانونی ما حق داریم، هم به حسب شرع حق داریم، ما به حسب ولایت شرعی که داریم و به حسب آرای ملت که ما را قبول کرده است، آقای مهندس بازرگان را مأمور کردیم که دولت تشکیل بدهد... این دولتی که تعیین شده است و به ولایت شرعی تعیین شده است و یک حکومت شرعی است، نه فقط حکومت قانونی باشد، یعنی حكومت شرعى لازم الاتباع، همه كس واجب است بر او كه از اين حكومت اتباع كند، نظير مالك اشتر راكه حضرت اميرسلامالله عليه مى فرستاد به یک جایی و منصوبش می کرد، حاکم واجب الاتباع بود، يعني حاكم الهي بود، حاكم شرعي بود، ما هم ايشان را حكومت شرعيه

موارد فوق نخستین اعمال ولایتهای امام خمینی قدّس سرّه در تاریخ انقلاب اسلامی است که همواره در کنار اتکاء به آرای عمومی به کار گرفته شده است. امام خمینی قدّس سرّه به عنوان نمایندهٔ حاکمیت ملی مانند دیگر رهبران انقلاب حق نصب مسؤلان موقت ادارهٔ کشور را داشت، به لحاظ شرعی تصدی امور عمومی در صدر انقلاب در زمرهٔ امور حسبيه به زمين ماندهاي است كه انجام آن وظيفهٔ فقيه عادل است. انجام آن بر اساس ولايت عامه فقيه هم كه پر واضح است. لذا اقدام

حضرت امام (ره) از هر دو حیث شرعی و قانونی نزد مردم و روشنفکران موجه بود. اما دو تلقی قبلی که در زمان اعلام جمهوری اسلامی محتمل بود هنوز وجود داشت. تلقی اول معتقد بود که با رسمیت جمهوری اسلامی و تصویب قانون اساسی آن و شکل گیری نهادهای قانونی حاكميت ملى، اداره كشور توسط منتخبين مردم تحت نظارت فقيه (حضرت امام خمینی قدّس سرّه) خواهد بود. تلقی دوم معتقد بود که اصولاً حكومت اسلامي همان اعمال ولايت فقيه است و مملكت بدون ولايت فقيه شرعاً اداره نمي شود. امام خميني قدّس سرّه، در اين مقطع تا مطرح شدن اصل ولايت فقيه در مجلس و تصويب آن توسط خبرگان، در این زمینه سکوت فرمودند ۱، اما نظریه پردازانی از قبیل آیتالله شهید مطهری در مصاحبه رادیو تلویزیونی در آستانهٔ رفراندوم جمهوری اسلامی از تلقی اول دفاع کردند.۲

به هر حال جمهوری اسلامی بر اساس معرفی حضرت امام (با توجه به ضوابط هفتگانه پیش گفته) با اکثریت قاطع ۸۸/۲٪ به تصویب ملت رشید ایران رسید و جمهوری اسلامی رسمیت یافت.

پس از رسمیت نظام جمهوری اسلامی، از سوی امام تدوین قانون اساسي مهمترين وظيفه آن دوره شمرده شد. " تهيهٔ پيش نويس قانون اساسی که از زمان حضور حضرت امام (ره) در پاریس در دفتر ایشان آغاز

۱. امام خمینی، صحیفهٔ نور، ج ۳، ص ۲۲۸\_۲۲۹.

۲. امام خمینی، صحیفهٔ نور، ج ۳، ص ۲۳۶، ۵۷/۱۱/۱۷.

۳. امام خميني، صحيفهٔ نور، ج ۳، ص ۲۵۱\_۲۵۲، ۵۷/۱۱/۱۸

۱. حضرت امام(ره) در این مقطع تنها یک بار خطاب به مسلمانان اهل سنت اشارهای به مسئله ولايت فقيه دارند: «به حسب فتواي علماي بزرگ اهل سنت واجب است اطاعت كنيد از اولى الامر، اولى الامر امروز دولت ما و ما هستيم.» صحيفة نور، ج ١، ص ٢۶۶، (چاپ اول) ۱۳۵۸/۶/۲.

۲. رجوع کنید به مصاحبه استاد شهید مرتضی مطهری در سیمای جمهوری اسلامی پیرامون جمهوری اسلامی در کتاب پیرامون انقلاب اسلامی، ص ۷۹\_۸۶

٣. صحيفهٔ نور، ج ۴، ص ۴۶۳، ۵۸/۲/۳۰.

شده بود، در تهران از سوی جمعی از حقوقدانان مورد بررسی مجدد قرار گرفت و پس از ملاحظهٔ مراجع و حضرت امام قدّس سرّه، در اختیار شورای طرحهای انقلاب قرار گرفت و بالاخره از سوی شورای انقلاب در ۱۲ فصل و ۱۵۱ اصل بررسی و تصویب شد و در ۲۴ خرداد ۵۸ جهت اظهارنظر مردم منتشر شد. به موجب اصل سوم و پانزدهم این پیش نویس آرای عمومی مبنای حکومت است و حاکمیت ملی از آن همهٔ مردم می باشد. اسلامیت نظام از طریق شورای نگهبان قانون اساسی از پنج مجتهد به پیشنهاد مراجع معروف تقلید و با انتخاب مجلس شورای اسلامی و شش نفر از حقوقدانان با انتخاب مجلس شورای اسلامی از میان صاحب نظران و اساتید حقوق تأمین می شود. (اصول ۱۴۲ تا ۱۴۷).

در پیش نویس قانون اساسی به نظارت حقوقی شورای نگهبان اکتفا شده و اثری از ولایت فقیه به چشم نمیخورد. از نویسنده نخستین پیش نویس قانونی اساسی پرسیده می شود: اکثراً اشکال می کنند ولایت

۱. مصاحبه آیتالله شهید دکتر سید محمد حسینی بهشتی عضو شورای انقلاب با کیهان ۲۶ خرداد ۱۳۵۸، مصاحبه آیتالله موسوی اردبیلی، جمهوری اسلامی ۲۸ خرداد ۵۸، و نیز رجوع کنید به مصاحبه دکتر یدالله سحابی وزیر مشاور در طرحهای انقلاب در همان روزنامه، بویژه رجوع کنید به مصاحبه دکتر حسن حبیبی نویسندهٔ نخستین پیشنویس قانون اساسی با کیهان ۶، ۱۰ و ۱۱ شهریور ۱۳۵۸.

اما دکتر حسن آیت معتقد است: «امام این پیشنویس را دیدهاند ولی تأیید نکردهاند و در این فاصلهٔ یکماهه دربارهٔ آن نظر خواهند داد.» (جمهوری اسلامی ۱۶ تیر ۵۸) دربارهٔ دیدگاه حزب جمهوری اسلامی دربارهٔ پیشنویس قانون اساسی رجوع کنید به روزنامهٔ جمهوری اسلامی ۵۸/۴/۶.

فقیه در قانون اساسی پیشبینی نشده است؟ وی پاسخ می دهد: «واقعیت این است که هنوز جامعه برای درک مفهوم متعالی ولایت فقیه آمادگی ندارد و نسبت به این مسئله جریانهای متضادی وجود دارد و ما سعی کردیم ولایت فقیه را در شورای نگهبان حل کنیم. آن طرحی که ما اول در مورد شورای نگهبان داشتیم خیلی کامل تر بود، به دلیل اینکه در این طرح شورای نگهبان مستقل بود، ولی حالا طفیلی مجلس شورای ملی شده است، چه دلیلی دارد که مراجع مستقیماً نمایندههای خود را انتخاب نکنند و مجلس شورا لطف کرده نمایندگان را انتخاب کنند. و اما بعضیها اصرار دارند بگویند این قانون غیراسلامی است در صورتی که همین پیشنویس قانون اساسی با کسب فتاوای امام نوشته شده و در شورای انقلاب به تصویب رسیده، چگونه ممکن است یک قانون غیراسلامی در شورای انقلاب تصویب شود؟» ا

تأمل در اظهارنظر فوق و مانند آن ثابت می کند که در نیمهٔ اول سال ۱۳۵۸ اولاً ولایت فقیه از اصول جمهوری اسلامی به حساب نمی آمده است؛ ثانیاً شورای انقلاب منصوب امام، جمهوری اسلامی بر مبنای ولایت فقیه را نظر امام خمینی قدّس سرّه نمی شمرده است. ثالثاً حضرت امام (ره) علی رغم اطلاع از عدم ذکر ولایت فقیه در متن پیش نویس، آن را خلاف شرع ندانسته و جهت بررسی خبرگان مجاز دیده اند. بخصوص در

۲. متن پیش نویس قانون اساسی جمهوری اسلامی در تاریخ ۲۴ خرداد ۵۸ در روزنامهٔ کیهان منتشر شد. (روزنامهٔ جمهوری اسلامی در تاریخ ۲۶ متن و در تاریخ ۳۰ خرداد ۵۸ مقدمهٔ پیش نویس قانون اساسی را منتشر کرد) این متن در ج چهارم صورت مشروح مذاکرات مجلس بررسی نهایی قانون اساسی جمهوری اسلامی ایران، (تهران، ۱۳۶۸) ص ۳-۲۲ منتشر شده است.

۱. مصاحبه کیهان با تهیه کنندهٔ نخستین پیش نویس قانون اساسی آقای دکتر حسن حبیبی در تاریخ ۶، ۱۰ و ۱۱ شهریور ۱۳۵۸. در آغاز این مصاحبه آمده است: «دکتر حسن حبیبی یکی از حقوقدانان و جامعه شناسان می باشد که امام در مدت اقامت در پاریس تهیه پیش نویس قانون اساسی را به ایشان محول نمود و طرح تنظیمی ایشان یکی از منابع متن پیشنهادی به مجلس خبرگان است.» دکتر حبیبی در بخش اول مصاحبه تصریح میکند: «امام خمینی به عنوان مرجع و مجتهد علی الاطلاق و به عنوان رهبر انقلاب دارای ولایت شرعی هستند.» مطلب مورد اشاره از بخش سوم مصاحبه (۱۱ شهریور ۵۸) نقل شده است.

روشن نشود، حکومت بر اساس طاغوت و ظالمانه خواهد بود.»  $^{1}$  مرحوم آیتالله مرعشی نجفی(ره) اصولی را برای اضافه شدن به قانون اساسی به شرح ذیل پیشنهاد کرد:  $^{7}$ 

١. ولايت فقيه جامع الشرايط در هر عصري معتبر است.

۲. مراجع عظام تقلید در لوایح مصوبهٔ مجلس شورای ملی در صورتی
 که برخلاف موازین شرعی و مصالح کشور تشخیص دهند حق وتو دارند.
 ۳. نظرات مراجع تقلید در تعیین رئیس جمهور و نخست وزیر و عزل و نصب آنها معتبر است.

۴. تشکیل اتاق نظارت از طرف روحانیت در جمیع ادارات و مؤسسات اقتصادی، آموزشی سیاسی، قضایی و محاکم دادگستری لازم است.

و از همه مهمتر نظر مشروح آیتالله منتظری در این زمینه قابل ذکر است. خلاصهٔ اطلاعیهٔ فقیه عالیقدر در بارهٔ پیشنویس قانون اساسی به این شرح است:

«آرای عمومی بر اساس قوانین حیات بخش اسلام مبنای حکومت است... در زمان غیبت کبرای آن حضرت، [ولایت] به کسانی که دارای شرایط ذیل باشند تفویض شده است: ۱. متخصص و کارشناس مسائل اسلامی باشند و مجتهد، ۲. عادل و باتقوا باشند، ۳. آشنا به حوادث و مسائل روز باشند، این است عقیدهٔ شیعهٔ امامیه ... یک سنخ قوانین و دستورات کلی داریم که از طرف خدا به وسیلهٔ وحی تعیین شده و کارشناس استنباط و تشخیص آن در زمان غیبت، فقیه عادل است (احکام فقهی) و یک سنخ قوانین و دستورات جزئی است که حاکم بر حق هر

همین زمان حضرت امام می فرماید: «میزان رأی ملت است.» ا

حضرت امام (ره) در آستانهٔ انتشار متن پیش نویس قانون اساسی از همهٔ اقشار، روحانیون، روشنفکران و متفکران اسلامی درخواست فرمود آن را بررسی کرده نظر بدهند: «یک ماه فرصت دارید که هرچه به نظرتان رسید برای اسلام مفید است و موافق جمهوری اسلامی است و در این قانون به آن توجه نشده است، تذکر دهید و در روزنامههایی که هست منتشر کنید.»

روزنامههای تابستان ۵۸ مسملو از ایس اظهارنظرهاست. اغلب صاحبنظران متشرع به ازدیاد نظارت فقیه در مقایسه با قانون اساسی مشروطه تأکید میکنند. آما بتدریج هم در بین اظهار نظر برخی از افراد غیرروحانی و هم در بین آرای جمعی از مراجع و فقها، مسئله ولایت فقیه به شکل رو به تزایدی مطرح می شود و پیشنهاد می شود که مسئله ولایت فقیه در قانون اساسی گنجانیده شود. در اطلاعیهٔ مرحوم آیتالله گلپایگانی آمده است: «اگر قانون اساسی به طور کامل طبق قوانین شرع تدوین نشود و مسئلهٔ اتکای حکومت به نظام امامت و ولایت فقیه در آن

۱. جمهوری اسلامی، ۱۳۵۸/۳/۳۰.

۲. کیهان، اول مرداد ۵۸.

۱. امام خمینی، صحیفهٔ نور، ۱۳۵۸/۳/۲۵، ج ۴، ص ۴۳۳.

امام خمینی، صحیفهٔ نور، ۱۳۵۸/۳/۳۰ ، ج ۴، ص ۴۶۳ و فرمان به مهندس بازرگان ۱۳۵۸/۳/۴ ، ص ۲۸۲.

۳. به عنوان نمونه به سه مورد از آراء علما در زمینهٔ لزوم تشدید نظارت فقها اشاره می کنیم:
 اطلاعیه آیتالله منتظری، کیهان ۲ تیر ۵۸. مصاحبهٔ آیتالله شهید صدوقی، کیهان ۱۰ تیر ۵۸.
 تیر ۵۸. اطلاعیه مرحوم آیتالله سید عبدالله شیرازی، کیهان ۲۴ تیر ۵۸.

۴. در این میان باید از مرحوم دکتر حسن آیت و همفکران وی و نیز آقای فؤاد کریمی یاد کرد. در تیر ۵۸کنگرهٔ مسلمانان منتقد قانون اساسی در تهران برگزار می شود، در قطعنامهٔ این کنگره آمده است: «اختیارات رئیس جمهور اختیارات ولی فقیه است. بنابراین رئیس جمهور باید فقیه باشد، در غیر این صورت قوانین مربوط به اختیارات امام و ولایت فقیه باید جداگانه ذکر شود.» روزنامهٔ جمهوری اسلامی ۲۵ تیر ۵۸.

مسائل و احكام اسلام باشند.

... چه بهتر که فقیه عادل آشنا به مسائل روز ادارهٔ امور کشور را به شورایی مرکب از ۳ یا ۵ نفر محول کند که زیر نظر او انجام وظیفه کنند، زیرا در این صورت کشور از استبداد و دیکتاتوری محفوظتر است و بالاخره تفویض سیاست کشور به یک رئیس جمهور بدون در نظر گرفتن ولايت و حكومت فقيه عادل سبك حكومت غربي است و با اسلام بخصوص مذهب شيعه اثنى عشريه سازگار نيست... حكومت اسلامي در زمان غيبت از شئون فقيه عادل آشنا به مسائل روز است. اگر خود او عنوان ریاست جمهوری را بپذیرد چه بهتر وگرنه رئیس جمهوری زیر نظر او انجام وظیفه می کند... قانون اساسی بیشنهادی طوری تنظیم شده که مراجع تقلید و فقهای عادل که محور حکومت اسلامی میباشند نقشی در قوانین و ادارهٔ کشور ندارند....» ۱

حضرت امام در برابر گلایه بعضی از روحانیون راجع به پیشنویس قانون اساسى مىفرمايد: «اينها از مسائلي است كه من الآن نبايد دخالت بكنم در آن به يك جهاتي» أو در أستانهٔ انتخابات خبرگان بررسي پیش نویس قانون اساسی جمهوری اسلامی ضمن تشویق مردم به شرکت در انتخابات متذکر می شود: «خبرگانی که برای رسیدگی به قانون اساسی جمهوری اسلامی انتخاب می شوند باید آشنا به مسائل اسلام و خبره در آن باشند... اینجانب راجع به قانون اساسی و خبرگان مطالبی دارم که انشاءالله بعداً بيان مي كنم. » "

امام در جلسهٔ افتتاحیهٔ مجلس خبرگان در تاریخ ۲۸ مرداد ۱۳۵۸ در

زمان بر حسب مقتضیات و شرایط و احتیاجات در منطقه حکومت خود قرار مي دهد (احكام ولايي).

حكومت، قضاوت و تشخيص قوانين كلى و جعل قوانين و دستورات جزیمی در زمان غیبت ولی عصر (عج) به فقیه عادل آشنا به حوادث و مسائل روز تفویض شده است... حکومت و قانون باید به فقهایی که عادل و آشنا به حوادث روز باشند منتهی شود و قوهٔ مجریه هم باید زیرنظر و فرمان آنان باشند و در حقیقت قوهٔ مجریه نمایندهٔ آنان می باشند و از خود استقلالي ندارند و قضاوت هم حق فقيه و يا منصوب از ناحيهٔ اوست، يس سه قوهٔ مقننه، مجریه و قضاییه به یکدیگر مربوطند و از یکدیگر جدا نمي باشند و هر سه به فقيه عادل آشنا به مسائل روز منتهي مي شوند ... در

١. قواي سه گانه از يكديگر جدا نيستند و رابط همهٔ آنها فقيه عادل آشنا به مسائل روز می باشد، و اگر بنا باشد رابط آنها رئیس جمهور باشد پس باید رئیس جمهور فقیه عادل و یا منصوب از ناحیه او باشد.

٢. نمايندگان مجلس كه قوهٔ مقننه هستند و يا قانوني را كه تصويب می کنند، باید به نظر فقیه عادل برسد و او تصویب کند....

٣. رئيس جمهوريا بايد فقيه عادل آشنا به مسائل روز باشديا از طرف او منصوب شود و زیر نظر او انجام وظیفه کند.

۴. حق حكم به انحلال مجلس شورا، توشيح قوانين، فرماندهي نیروهای نظامی، اعلان جنگ، متارکهٔ جنگ، عفو عمومی و یا تخفیف مجازات مربوط به فقیه عادل آشنا به حوادث و مسائل روز است و اگر بنا است مربوط به رئيس جمهور باشد پس بايد رئيس جمهور فقيه عادل يا اقلاً منصوب از ناحیه او باشد.

٥. قضات بايد يا فقيه عادل باشند يا اقلاً منصوب از ناحيه او و آشنا به

روزنامهٔ جمهوری اسلامی، ۲۴ تیر ۱۳۵۸.

امام خمینی، صحیفهٔ نور، ج ۸، ص ۷۵، ۱۸/۴/۱۷، (چاپ اول).

۳. امام خمینی، صحیفهٔ نور، ج ۸، ص ۲۲۰،

پیام مهمی متذکر می شوند: «تشخیص مخالفت و موافقت با احکام اسلام منحصراً در صلاحیت فقهای عظام است که الحمدلله گروهی از آنان در مجلس وجود دارند و چون این یک امر تخصصی است دخالت وکلای محترم دیگر در این اجتهاد و تشخیص احکام شرعی از کتاب و سنت، دخالت در تخصص دیگران بدون داشتن صلاحیت و تخصص لازم است.» ا

از مجموع بیانات حضرت امام (ره) قبل و بعد از تصویب ولایت فقیه در مجلس خبرگان قانون اساسی چه بساگفته شود که نظر ایشان مبتنی بر تصویب اصل ولایت فقیه بوده است، اما بنا به مصالحی تا زمانی که در جامعه تبدیل به جریان عمومی نشده است در این زمینه اظهار نظر صریح

در مجامع عمومي و نمازهاي جمعه ولايت فقيه براي نخستين بار در نماز جمعهٔ تهران ۲۳ شهریور ۵۸ مطرح شد. ۲ برای اولین بار در طرفداری از آن در نماز جمعه ۶ مهر ۵۸ شعار داده شد. ۳ و برای نخستین بار در قطعنامهٔ راهپیمایی همبستگی امت و امام در ۴ آبان ۵۸ به عنوان یکی از اصول گنجانیده ۴ شد.

از جمله وظایف وی را تشکیل مجلس مؤسسان قانون اساسی ذکر کرده بود، اما بعداً قرار شد مجلسی محدودتر به نام مجلس خبرگان این مهم را به عهده گیرد. ۲ تفاوت مجلس مؤسسان و مجلس خبرگان ۳ در دو ناحیه اول. تعداد نمایندگان. در مجلس مؤسسان به ازای هر یکصد هزار نفر

یک نفر نماینده در نظر گرفته شد (حدود ۳۶۰ نماینده) حال آنکه در مجلس خبرگان به ازای هر یانصد هزار نفر یک نفر نماینده لازم بود (۷۳ نماینده). با توجه به جو آن زمان این گونه صلاح دیده شد که در انتخاب هفتاد و اندى نماينده احتمال ورود افراد ناصالح بسيار كمتر است.

لازم به ذكر است اگرچه رهبر انقلاب در حكم انتصاب نخستوزير،

دوم. زمان مجلس مؤسسان منوط به كفايت مذاكرات مستوفى و اقناع نمایندگان است، (حدود یک سال) حال آنکه در مجلس خبرگان بنا را بر كفايت يك ماه مذاكره نهادند. صلاح، أن تشخيص داده شد كه در كوتاه مدت مملکت صاحب قانون اساسی جدید شود. ضمناً شرط ورود به مجلس خبرگان مانند مجلس مؤسسان نه اجتهاد بود، نه مرد بودن.

به هر حال «ولایت فقیه» تا زمان تصویب در مجلس خبرگان قانون اساسی، نه از اهداف انقلاب اسلامی شمرده می شد و نه از اصول جمهوری اسلامی به حساب می آمد و نه حضرت امام خمینی قدس سره به صراحت تلازم آن را با جمهوری اسلامی بیان فرموده بودند.

۱. امام خمینی، صحیفهٔ نور، ج ۳، ص ۲۲۸.

۲. امام خمینی، صحیفهٔ نور، ج ۴، ص ۲۸۲، ۵۸/۳/۴.

٣. برای آشنایی با ادلهٔ تشکیل مجلس خبرگان و عدم لزوم تشکیل مجلس مؤسسان قانون اساسی رجوع کنید به مصاحبه معاون سیاسی وزارت کشور دکتر صادق طباطبایی، **کیهان** و جمهوری اسلامی ۱۳۵۸/۳/۲۳.

نفرمودهاند و تنها زمانی به صراحت به دفاع آشکار از ولایت فقیه پرداختند که این اصل توسط نمایندگان مردم به تصویب رسید.

۱. امام خمینی، صحیفهٔ نور، ج ۸، ص ۲۵۶، ۵۸/۵/۲۸، صورت مشروح مذاکرات مجلس بررسی نهایی قانون اساسی جمهوری اسلامی ایران، ج ۱، ص ۵-۶.

٢. جمعه ٢٣ شهريور ١٢٥٨، نخستين نماز جمعه به امامت دومين امام جمعه تهران، حضرت آیتالله منتظری (کیهان ۵۸/۶/۲۴).

۳. «ضامن انقلاب ما ولايت فقيه است.» كيهان ٧ مهر ١٣٥٨.

۴. بند دوم قطعنامهٔ راهپیمایی همبستگی با امام: «ما بار دیگر پیوند ناگسستنی و بیعت و ارتباط قلبي و عيني خود را با امام امت تأكيد كرده و بيعت با رهبري بر اساس اصل ولايت فقیه را تا آخرین قطره خون و با تمامی امکانات توانمان اعلام می داریم.» ( کیهان، ۵ آبان

آیت الله دکتر بهشتی دریاسخ این اشکال: «ما اگر اصل مبنای حکومت را كه آراء عمومي است به حكومت فقيه تبديل كنيم، مي بايد تمام اصول بر اساس این اختلاف اصولی تغییر کند و لازم است از مردم نظرخواهی شود (» تصریح کرد: «اگر قرار است نظام آینده ما جمهوری اسلامی باشد، باید این نظام، رهبری و مرکز ثقل ادارهاش بر دوش کسی یا کسانی باشد که چه از نظر آگاهی به اسلام و چه از نظر التزام و مقید بودن به وظائف یک مسلمان، الگو و نمونه باشد. جامعه و نظامهای اجتماعی دوگونه هستند: یکی مبتنی بر اصل آراء مردم بودن بدون هیچ قید و شرطی (دمکراتیک) دیگری جوامع مکتبی و ایدئولوژیک، مردم آن جامعه قبل از هر چیز مکتبی را انتخاب می کنند، و با این انتخاب اعلام می کنند که از این به بعد باید همه چیز ما در چارچوب این مکتب باشد جمهوری اسلامی یک نظام مکتبی است. این اصل به خاطر رأی مردم و انتخاب جمهوری اسلامی توسط ایشان است. قانون این جامعه باید مبتنی بر اسلام باشد و رهبر آن هم باید اسلام شناس، مدیر و مدّبر [باشد].» ۲ بعضی از نمایندگان مجلس خبرگان ابراز داشتند: «این اصل، یک اصل بسیار اصولی و اساسی است و انقلابی در جامعهٔ ایران ایجاد خواهد کرد؛ بنابراین نگذارید این اصل سرسری بگذرد... روی این اصل بقدر کافی در این مجلس خبرگان توضیح داده نشده، شما اگر بخواهید با یک قيام و قعود مسأله را تمام بكنيد، اين در نظر ملت ايران مسألهاي است كه ایجاد مسائل و مشکلات خواهد کرد. "» اما اکثریت خبرگان معتقد به

اصل ولایت فقیه در پیشنویس قانون اساسی پیشبینی نشده بود، اما براساس پیشنهادهای واصله به دبیرخانهٔ مجلس بررسی نهایی قانون اساسی و نظر مساعد اکثریت خبرگان منتخب مردم، اصل ولایت فقیه در گروه اول مجلس (متکفل مباحث مقدمه و فصل اول قانون اساسی) مطرح شد سپس در جلسهٔ مشترک کمیسیونها و گروههای مجلس با حضور اکثریت نمایندگان به مدت سه روز در حدود یازده ساعت مورد بحث قرار گرفت و بالاخره در تاریخ ۲۱ شهریور ۱۳۵۸ در پانزدهمین جلسه مجلس پس از اظهار نظر تنها یک مخالف و یک موافق، با اکثریت پنجاه و سه نفر موافق (چهار نفر ممتنع و هشت نفر مخالف) به صورت زیر به تصویب رسید:

«اصل پنجم: در زمان غیبت حضرت ولی عصر عجل الله تعالی فرجه، در جمهوری اسلامی ایران، ولایت امر و امامت امت بر عهدهٔ فقیه عادل و با تقوی، آگاه به زمان، شجاع، مدیر و مدبر است که اکثریت مردم او را به رهبری شناخته و پذیرفته باشند، و در صورتیکه یک فرد چنین اکثریتی نداشته باشد، شورایی مرکب از فقهای واجد شرائط بالا عهدهدار آن میگردند. طرز تشکیل شورا و تعیین افراد آن را قانون معین میکند.» همی گردند. طرز تشکیل شورا و تعیین افراد آن را قانون معین میکند.»

۱. همان، ص ۳۸۶.

۲. همان، ص ۳۷۶ تا ۳۸۱ (باتلخیص).

۳. نظر مهندس عزت الله سحابی نمایندهٔ مردم تهران در مجلس خبرگان قانون اساسی و عضو شورای انقلاب اسلامی، ص ۳۸۳ ج ۱، مشروح مذاکرات مجلس بررسی نهایی

درجوع کنید به ج چهارم مشروح مذاکرات مجلس بررسی نهایی قانون اساسی جمهوری اسلامی ایران (تهران، ۱۳۶۸)، ص ۳ تا ۲۳، پیش نویس قانون اساسی، و شناسنامهٔ اصول قانون اساسی، اصل پنجم در ص ۶۰.

مشروح مذاکرات مجلس بررسی نهایی قانون اساسی جمهوری اسلامی ایران، ج ۱، ص ۳۷۹، سخنان آیتالله دکتر بهشتی.

۳. رجوع کنید به نطقهای قبل از دستور نمایندهٔ مجلس خبرگان، جلسهٔ اول تا هشتم، ج ۱، مشروح مذاکرات مجلس بررسی نهایی قانون اساسی.

۴. سخنان نایب رئیس مجلس خبرگان قانون اساسی (آیتالله دکتر بهشتی) در جلسهٔ پانزدهم، ج ۱، مشروح مذاکرات مجلس بررسی نهایی قانون اساسی، ص ۳۸۲.
 ۵. همان، ص ۳۸۴.

تسریع در تصویب این اصل بو دند. ا

در مباحث اصل پنجاه و ششم قانون اساسی (حق حاکمیت ملی) نسبت حق حاکمیت ملی و ولایت فقیه مورد عنایت خبرگان واقع شد. آخبرگان اتفاق نظر داشتند که حاکمیت مطلق از آن خداوند است. دستهٔ اول از خبرگان معتقد بودند که خداوند این حق را به تمام مردم تفویض کرده است که در چارچوب دین آن را اعمال کنند. اما دستهٔ دوم از خبرگان بر این باور بودند که حق حاکمیت در عصر غیبت تنها به بندگان صالح (فقهای عادل) تفویض شده است. لذا اصل حاکمیت ملی با ولایت فقیه مخالفت دارد، زیرا در اصل پنجم ما حق تعیین سرنوشت را به فقیه دادیم، حالا چگونه می توان حق حاکمیت را ناشی از ملت دانست؟ لذا این متن اصل عرف شرع است، سرنوشت ملت بطور مطلق به او واگذار و بر مبنای استدلال زیر مدعی سازگاری دو اصل بنیادی قانون اساسی شدند: «این اصل [حاکمیت ملی] با اصل پنج [ولایت فقیه] منافات ندارد، زیرا در ولایت فقیه ما آنرا به انتخاب اکثریت مردم ذکر کردیم.» آ اما دستهٔ دوم پاسخ دادند: «مسألهٔ رهبر انتخابی نیست، خدا یک قدرتی به او داده

است، مسألهٔ پذیرش غیر از انتخاب است.» ابه هر حال اصل ۵۶ قانون اساسی به صورت زیر با اکثریت ۵۱ موافق (۶ مخالف و ۹ ممتنع) به تصویب رسید:

«حاکمیت مطلق بر جهان و انسان از آن خداست و هم او، انسان را بر سرنوشت خويش حاكم ساخته است. هيچكس نمي تواند اين حق الهي را از انسان سلب كند يا در خدمت منافع فرد يا گروهي خاص قرار دهـد و ملت این حق خدا داد را از طرقی که در اصول بعد می آید اعمال می کند.»  $^{\mathsf{T}}$ مباحث ذیل اصل ۱۱۰ قانون اساسی (وظائف و اختیارات رهبری) به وضوح نشان داد که اولاً در مجلس خبرگان در مورد ولایت فقیه دو نظر متفاوت فقهی اسلامی وجود دارد، ۳ انتصاب ولی فقیه از سوی شارع و انتخاب فقيه از جانب مردم. ثانياً ابهام در حدود وظائف ولايت فقيه و به عبارت دیگر نقش اجرایی و میزان دخالت او در تدبیر جامعه بسیار جدی است. یکی از فقهای عضو مجلس خبرگان مدعی شد که «تنظیمکنندگان این اصل در چهار دیوار جو کنونی قرار گرفتهاند و خیال میکنند همیشه مرد بزرگی مانند امام خمینی بر سر کار است، قانون اساسی یک مسألهٔ کلی است برای هر زمان و مکانی. این اصل که نوشته شده با همین شکل و صورت در دنیای امروز اصلاً قابل اجرا نیست و بزرگترین دلیل عدم صحت یک قانون، قابل اجرا نبودن آن است. درست فکر کنید دشمن در داخل و خارج ما را متهم به استبداد مي كند و ما را مخالف حاكميت ملت معرفی میکند. به همین دلیل امام برای خلع سلاح دشمن دائماً میکوشد

١. نظر آيت الله سيد ابوالفضل موسوى تبريزي ص ٥٣٩.

۲. همان ص ۵۴۴ و ج ۴، ص ۱۲۵.

۳. نظر آیتالله دکتر بهشتی، نایب رئیس مجلس خبرگان، ص ۱۱۳۰، مشروح مذاکرات بررسی نهایی قانون اساسی.

<sup>→</sup> **قانون اساسی**. و نیز رجوع کنید به نظر عضو دیگر مجلس خبرگان، حجتالاسلام والمسلمین محمد جواد حجتی کرمانی در ص ۳۸۲ و ۳۸۳.

۱. مذاکرات اصل پنجم قانون اساسی (ولایت فقیه) مجموعاً از ص ۳۷۳ تا ۳۸۴ یعنی فقط یازده صفحه از ج اول را به خود اختصاص داده است.

رجوع کنید به جلد اول مشروح مذاکرات قانون اساسی، جلسهٔ بیستم و بیست و یکم، از ص ۵۱۰ تا ۵۴۴.

۳. رجوع کنید به سخنان حضرات آقایان سید ابوالفضل موسوی تبریزی، کرمی و لطفالله صافی در همان جلسه.

۴. نظر آیتالله دکتر بهشتی، ص ۵۲۲ تا ۵۲۴.

کار مردم را بوسیلهٔ خود مردم انجام دهد، اما این ماده از قانون می گوید همهٔ سرنخها به دست ماست. این بهترین دستاویز برای دشمن است، آنها با همین سند خواهند گفت عده ای از علمای دین در مجلس خبرگان نشستند و یک قانون اساسی که پایه های حکومت خودشان را تثبیت می کرد نوشتند و رفتند. شما را به خدا قسم این کار را نکنید، امروز ممکن است مردم چیزی نگویند، اما فردا این قانون را کنار خواهند گذارد. بخدا این به صلاح اسلام نیست، به صلاح انقلاب نیست. ما حاکمیت ملت را در اصول گذشته تصویب کرده ایم، کاری نکنیم که حاکمیت مردم یک شیر بی دم و سر و اشکم شود. ولایت فقیه را اگر درست پیاده کنیم با حاکمیت مردم و اصل شورا کاملاً سازگار است، اما اگر بد پیاده کنیم به این اصل شورا پایان می دهیم و این امر قابل دوام نیست و به تعبیر فقهی خودمان شورا پایان می دهیم و این امر قابل دوام نیست و به تعبیر فقهی خودمان «مصلحت امت و غلبهٔ مردم مسلمان» ایجاب می کند اختیارات مختلف را ابهام است.» ا

مجلس بررسی نهایی قانون اساسی با دوبار تمدید<sup>۲</sup>، پس از برگزاری شصت و هفت جلسه در تاریخ ۲۴ آبان ۵۸ به کار خود پایان داد و قانون اساسی تهیه شده توسط ایشان در تاریخ ۱۱ و ۱۲ آذر ۱۳۵۸ به تصویب مردم رسید. در این رأی گیری پانزده میلیون و هفتصد و پنجاه و هشت هزار و نهصد و پنجاه و شش نفر شرکت کردند و از این تعداد ۹۹/۵٪ (یعنی ۱۵٬۶۸۰٬۳۳۹ نفر) به آن رأی مثبت دادند.

۶. یک هفته پس از تصویب اصل ولایت فقیه در مجلس بررسی نهایی قانون اساسی جمهوری اسلامی، حضرت امام خمینی قدس سره برای نخستین بار در یک گفتار عمومی پشتیبانی خود را از ولایت فقیه به صورت زیر ابراز داشتند:

«من به همهٔ ملت، به همهٔ قوای انتظامی اطمینان می دهم که امر دولت اسلامی اگر با نظارت فقیه و ولایت فقیه باشد، آسیبی به این مملکت وارد نخواهد شد. گویندگان و نویسندگان، نه از حکومت اسلامی بترسند و نه از ولایت فقیه. ولایت فقیه را آنطور که اسلام مقرر فرموده است و ائمه مایلیگا نصب فرمودهاند، به کسی صدمه وارد نمیکند، دیکتاتوری به وجود نمی آورد، کاری که برخلاف مصالح مملکت است انجام نمی دهد، کارهایی که بخواهد دولت یا رئیس جمهور یا کس دیگر بر خلاف مسیر ملت و برخلاف مصالح کشور انجام دهد، فقیه کنترل میکند، جلوگیری ملت و برخلاف مصالح کشور انجام دهد، فقیه کنترل میکند، جلوگیری نگوئید ما ولایت فقیه نترسید... نولایت فقیه اسلام تباه می شود، این معنایش تکذیب ائمه ایکی است، تکذیب اسلام است و شما من حیث لایشعر این حرف را می زنید.» ا

حضرت امام خمینی (ره) تا صد روز بعد از تصویب اصل ولایت فقیه در مجلس خبرگان در فرصتهای متعدد ابعاد مختلف ولایت فقیه را برای

۱. نظر آیت الله شیخ ناصر مکارم شیرازی نمایندهٔ مردم فارس در مجلس خبرگان قانون اساسی، ص ۱۱۱۵\_۱۱۱۹.

تمدید اول از ۳۱ روز به ۴۶ روز در تاریخ ۲۷ شهریور ۵۸، ص ۵۳۱، مشروح مذاکرات مجلس بررسی نهایی قانون اساسی.

۳. ج ۴، مشروح مذاکرات مجلس بررسی نهایی قانون اساسی، ص ۳۰۷، گزارش کلی از

<sup>→</sup> عملکرد مجلس بررسی نهایی قانون اساسی و نتیجهٔ همهپرسی قانون اساسی. لازم به ذکر است در رفراندم جمهوری اسلامی در فروردین ۱۳۵۸، ۱۳۵۸، ۲۰,۴۳۹,۹۰۸ نفر شرکت کردند و ۲۰,۲۸۶,۳۵۳ نفر به جمهوری اسلامی رأی مثبت دادند. (رجوع کنید به انتخابات در جمهوری اسلامی ایران، نتایج همهپرسی ها، وزارت کشور، معاونت سیاسی و اجتماعی، دفتر انتخابات، ۱۳۷۳).

۱. امام خمینی، صحیفهٔ نور، بیانات در جمع پرسنل پایگاه شکاری اصفهان، ۱۳۵۸/۶/۲۸،
 ج ۵، صفحهٔ ۵۲۲ (تهران ۱۳۷۱، با تجدید نظر و اضافات).

مردم توضیح دادند و به پارهای از اشکالات مطرح شده در آن زمان پاسخ دادند. مجموعهٔ توضیحات امام خمینی (ره) دربارهٔ ولایت فقیه در قالب ده نکته ذیل قابل تنظیم است:

اول. ولایت فقیه یک چیزی نیست که مجلس خبرگان ایجاد کرده باشد، ولایت فقیه یک چیزی است که خدای تبارک و تعالی درست کرده است، همان ولایت رسول الله عَیَّاللهٔ است... مجلس خبرگان میخواهند تصویب کنند آن چیزی را که خداوند تبارک و تعالی فرموده است. اشما اطلاع ندارید میگوئید ولایت فقیه نداریم، ولایت فقیه از روز اول تا حالا بوده، زمان رسول الله عَیَّاللهٔ بودهم. آولایت فقیه برای مسلمین یک هدیهای است که خداوند تبارک و تعالی داده است. آولایت فقیه فاجعه نیست، ولایت فقیه تبع اسلام است، آسلام ولایت فقیه را واجب کرده است. هولایت فقیه تبع اسلام است، آسلام ولایت فقیه را واجب کرده است. هولایت فقیه تبع اسلام است، آسلام ولایت فقیه را واجب کرده است.

دوم. ملت، اسلام را میخواهد، ملت ولایت فقیه را میخواهد که خدا فرموده. مردم مطلعاند که چه میخواهند، اگر چنانچه ولایت فقیه را که معنایش این است که آن که خدای تبارک و تعالی برای نظارت در امور و تعیین مراکز قدرت مشخص کرده، آن عبارت از فقیه جامعالشرائط است، اگر شما همین را به رفراندم ملت بگذارید، همان رأیی را که او آورد این رأی را هم خواهد آورد، مردم همین را میخواهند، مردم آن چیزی را که خدا میخواهد، آن چیزی که پیامبر خدا می خواهد.

سوم. اگر چنانچه فقیه در کار نباشد، ولایت فقیه در کار نباشد،

به نصب فقیه نباشد غیر مشروع است، وقتی غیر مشروع شد طاغوت است؛ اطاعت از او اطاعت از طاغوت است؛ وارد شدن در حوزهٔ او وارد شدن در حوزهٔ طاغوت است. طاغوت وقتی از بین میرود، که به امر خدای تبارک و تعالی، یک کسی نصب شود. الله چهارم. نگویند ما ولایت فقیه را قبول داریم، لکن با ولایت فقیه اسلام

طاغوت است؛ خدا يا طاغوت، اگر به امر خدا نباشد، [اگر] رئيس جمهور

چهارم. نگویند ما ولایت فقیه را قبول داریم، لکن با ولایت فقیه اسلام تباه می شود، این معنایش تکذیب ائمه و تکذیب اسلام است، و شما من حیث لایشعر این حرف را می زنید. آقایان بعضی هاشان می گویند مسألهٔ ولایت فقیه یک مسأله تشریفاتی باشد مضایقه نداریم، اما اگر ولی بخواهد دخالت کند در امور، نه ما آن را قبول نداریم، حتماً باید یک کسی از غرب بیاید، ما قبول نداریم که یک کسی که اسلام تعیین کرده، او دخالت کند اگر متوجه به لازم این معنا باشند، مرتد می شوند، لکن متوجه نیستند. قیام بر ضد حکومت اسلامی در حکم کفر است، بالاتر از همهٔ معاصی. \*

پنجم. ولایت فقیه یک مسألهٔ تشریفاتی نیست. [میگویند] اگر چنانچه ولایت فقیه شود، دیگر همهٔ قدرتها دست فقیه می آید، پس بنابراین باید عزا بگیرید، اینها اگر قدرتها دست رئیس جمهور مثلاً کذایی بیاید، هیچ حرفی ندارند، اگر همهٔ قدرتها دست یک نخست وزیر مثلاً منحرفی بیاید آن هم حرفی ندارند، اما اگر قدرت، نه آن قدرتی که قدرت شیطانی است، اینکه نظارت بر امور مملکت است، که مبادا معوج بشود...، باز هم

۱. امام خمینی، صحیفهٔ نور، ۵۸/۷/۱۲، ج ۶، ص ۳۴.

۲. امام خمینی، صحیفهٔ نور، ۵۸/۶/۲۸، ج ۵، ص ۵۲۲.

۳. امام خمینی، صحیفهٔ نور، ۵۸/۷/۱۲، ج ۶، ص ۳۴\_۳۶.

۴. امام خمینی، صحیفهٔ نور، ج ۱۰، ص ۱۵ (چاپ اول).

۱. امام خمینی، صحیفهٔ نور، ۵۸/۷/۳۰، ج ۶، ص ۹۵\_۹۸.

۲. امام خمینی، صحیفهٔ نور، ۵۸/۸/۳، ج ۶، ص ۱۱۸.

۳. امام خمینی، صحیفهٔ نور، ۵۸/۸/۹، ج ۶، ص ۱۶۱.

۴. امام خمینی، صحیفهٔ نور، ۵۸/۷/۱۲، ج ۶، ص ۳۴.

۵. امام خمینی، صحیفهٔ نور، ۵۸/۸/۳، ج ۶، ص ۱۱۸.

۶. امام خمینی، صحیفهٔ نور، ۵۸/۸/۱، ج ۶، ص ۱۱۸.

با رأی ملت درست می شود، با اکثریت. ا

ششم. اطمينان مي دهم كه امر دولت اسلامي اگر با نظارت فقيه و ولایت فقیه باشد آسیبی به این مملکت وارد نخواهد شد. کارهایی که دولت یا رئیس جمهور یا کسی دیگر بخواهد برخلاف مصالح کشور انجام دهد فقیه کنترل میکند. آولایت فقیه ولایت بر اموری است که نگذارد این امور از مجاری خودش بیرون برود. نظارت کند بر مجلس، بر رئیس جمهور که مبادا یک پای خطایی بردارد، نظارت کند بر نخست وزیر که مبادا یک خطایی بکند، نظارت کند بر همهٔ دستگاهها، بر ارتش که مبادا یک کار خلافی بکند. "خود ملت این [فقیه] را تعیین میکنند، این نظارت مى كند بر اينكه مبادا خيانت شود... بر رئيس جمهور نظارت مى كند... هكذا أن موارد حساس را نظارت ميكند فقيه، و تصرف ميكند فقيه أ... اینهایی که می گویند روحانیت باید دخالت نداشته باشد نمی فهمند یا می فهمند و مردم را اغفال میکنند، این اشتباه است، روحانیت نظارت بر اوضاع دارد، كارها دست كارشناسهاي غير روحاني است، روحانيون نظارتی بر امور دارند که غلط کاری نشود، یک وقتی کودتا نشود، یک وقت ظلم به مردم نشود، روحانیت میخواهد جلوی غارتگری ستم و دزدی را بگیرد.<sup>۵</sup>

هفتم. از شئون فقیه است که اگر چنانچه یک مردی با زن خودش رفتارش بد باشد، او را اولاً نصیحت میکنند، و ثانیاً تأدیب میکنند و اگر

دید نمی شود، اجراء طلاق می کند. ایکی از چیزهایی که مترتب بر ولایت فقیه یعنی فقیه است و معالاسف روشنفکرهای ما نمی فهمند که ولایت فقیه یعنی چه، یکی اش هم تحدید این امور است. مالکیت را در عین حال که شارع مقدس محترم شمرده است، لکن ولی امر می تواند همین مالکیت محدودی که می بیند خلاف صلاح مسلمین و اسلام است، همین مالکیت مشروع را محدودش کند به یک حد معینی و با حکم فقیه از او مصادره

اینکه در این قانون اساسی یک مطلبی ولو به نظر من یک قدری ناقص است، روحانیت بیشتر از این در اسلام اختیارات دارد و آقایان برای اینکه \_خوب دیگر\_ خیلی با این روشنفکرها مخالفت نکنند یک مقداری کوتاه آمدند. اینکه در قانون اساسی هست، این بعضی شئون ولایت فقیه است نه همهٔ شئون ولایت فقیه.

هشتم. اگر فقیهی یک مورد دیکتاتوری بکند، از ولایت میافتد پیش اسلام، اسلام هر فقیهی را ولیّ نمیکند، آن که علم دارد، عمل دارد، مشیاش مشی اسلام است، سیاستش سیاست اسلام است، آدمی که تمام عمرش را در اسلام گذرانیده و آدم معوجی نیست. اینها خیال میکنند اگر چنانچه ولایت فقیه پیش بیاید، قلدری پیش میآید، دیکتاتوری پیش میآید، در حالیکه در اسلام از این حرفها نیست. اگر ولایت فقیه نیاشد دیکتاتوری میشود. جلوی دیکتاتوری را ما میخواهیم بگیریم، نمیخواهیم دیکتاتوری باشد، میخواهیم ضد

۱. امام خمینی، صحیفهٔ نور، ۵۸/۸/۹، ج ۶، ص ۱۶۱.

۲. امام خمینی، صحیفهٔ نور، ۵۸/۸/۱۴، ج ۶، ص ۲۱۷.

۳. امام خمینی، صحیفهٔ نور، مصاحبه با حامد الگار، ۵۸/۱۰/۷، ج ۶، ص ۵۱۹.

۴. امام خمینی، صحیفهٔ نور، ۵۸/۶/۳۰، ج ۶، ص ۵۳۳.

۱. امام خمینی، صحیفهٔ نور، ۵۸/۷/۳۰، ج ۶، ص ۹۶.

۲. امام خمینی، صحیفهٔ نور، ۵۸/۶/۲۸، ج ۵، ص ۵۲۲.

۳. امام خمینی، صحیفهٔ نور، ۵۸/۷/۳۰، ج ۶، ص ۹۷.

۴. امام خمینی، صحیفهٔ نور، ۵۸/۸/۱۶، ج ۶، ص ۲۳۴.

۵. امام خمینی، صحیفهٔ نور، مصاحبهٔ اریک رولو از لوموند، ۵۸/۹/۹، ج ۶، ص ۳۴۳.

دیکتاتوری باشد، ولایت فقیه ضد دیکتاتوری است، نه دیکتاتوری. این حرفهایی که میزنند که اگر چنانچه ولایت فقیه درست بشود دیکتاتوری می شود، از باب این است که اینها ولایت فقیه را نمی فهمند... ولایت فقیه میخواهد جلوی دیکتاتوری را بگیرد، نه اینکه میخواهد دیکتاتوری بکند. آدر عین حالی که از ولایت فقیه سر در نمی آورند می گویند اگر بنا باشد که ولایت فقیه بشود، دیکتاتوری می شود، مگر امیرالمؤمنین الله که ولایت داشته ولی امور مردم بود دیکتاتور بود؟ مگر خود پیامبر سی که ولایت داشته دیکتاتور بود؟... دیکتاتور کدام است؟ در اسلام همچو چیزی مطرح نیست، اسلام دیکتاتوری را محکوم می کند. اسلام یک نفر فقیه بخواهد اگر دیکتاتوری کند از ولایت ساقطش می کند. "

نهم. [خطاب به خبرگان منتخب مردم] مردم شما را وکیل کردند که جمهوری اسلامی درست کنید، کسی که مخالفت کند با احکام اسلام، مخالفت با جمهوری اسلامی است، مخالفت با رأی موکلین است، آنها شما را وکیل نکردند برای این امر، همه تان هم اگر چنانچه یک چیزی بگوئید که برخلاف مصالح اسلام باشد، وکیل نیستید، از شما مقبول نیست، ما به دیوار می زنیم حرفی را که برخلاف مصالح اسلام باشد. آنقدری که شما اختیار دارید در این مجلس این است که جمهوری اسلامی را بر طبق موازین اسلامی پیاده کنید. البته راجع به امور اداریش و آمانند] اینها نظر دادن هیچ مانعی ندارد. ...ملت اگر وکلایشان خواستند برخلاف اسلام عمل کنند مردم مختارند که وکلایشان را عزلشان کنند، بریزند دور، آنها خیال می کنند که نه، این خلاف آزادی است. شما دارید بریزند دور، آنها خیال می کنند که نه، این خلاف آزادی است. شما دارید

دیکتاتوری میکنید، شما دارید در مقابل ملت می ایستید، ملت اسلام را می خواهد، شما می گوئید لازم نیست، ملت ولایت فقیه را می خواهد که خدا فرموده ـ شما می گوئید، خیر لازم نیست. ا

دهم. آنقدر به ولایت فقیه اثر مترقی بار است که در سایر مواردی که شما ملاحظه می کنید معلوم نیست مثل آنجا باشد، ۲ بهترین اصل در اصول قانون اساسی، این اصل ولایت فقیه است. ۳

امام خمینی پس از تثبیت قانونی ولایت فقیه، از اوائل زمستان ۱۳۵۸ تا اواخر پائیز ۱۳۶۶ به مدت هفت سال، یعنی تا زمان طرح ولایت مطلقه دیگر بندرت از ولایت فقیه سخن گفت<sup>†</sup> و بیشتر به اعمال ولایت پرداخت. مهمترین اظهار نظر حضرت امام در این دوران پیامی است خطاب به وکلای مجلس:

«با تشکر از نمایندگان محترم مجلس شورای اسلامی، چون گفتار آقایان پخش می شود، ممکن است سوء تفاهمی بین مردم حاصل شود، لازم است عرض کنم، آیات و روایاتی وارد شده است که مخصوص به معصومین پیتی است و فقها و علمای بزرگ اسلام هم در آنها شرکت ندارند، تا چه رسد به مثل اینجانب، هر چند فقهای جامعالشرایط از طرف معصومین پیتی نیابت در تمام امور شرعی و سیاسی و اجتماعی دارند و تولّی امور در غیبت کبری موکول به آنان است، لکن این امر غیر از ولایت کبری است که مخصوص به مصعومیاتی است. تقاضای اینجانب آن است که در صحبتهایی که می شود و پخش می گردد، ابهامی

۱. امام خمینی، صحیفهٔ نور، ۵۸/۷/۱۲، ج ۶، ص ۳۴\_۳۶.

۲. امام خمینی، صحیفهٔ نور، ۵۸/۸/۱۶، ج ۶، ص ۲۳۴.

۳. امام خمینی، صحیفهٔ نور، مصاحبه با حامد الگار، ۵۸/۱۰/۷، ج ۶، ص ۵۱۹.

۴. در این فاصله تنها به وظیفهٔ مردم در دفاع ـ ولو اینکه ولی فقیه هم نگوید ـ اشاره دارند،
 صحیفهٔ نور، ۱۳۶۲/۷/۴، ج ۱۸، ص ۱۲۷ (چاپ اول).

۱. امام خمینی، صحیفهٔ نور، ۵۸/۷/۳۰، ج ۶، ص ۹۷.

۲. امام خمینی، صحیفهٔ نور، ۵۸/۸/۳، ج ۶، ص ۱۱۸.

۳. امام خمینی، صحیفهٔ نور، ۵۸/۷/۳۰، ج ۶، ص ۹۷.

نباشد و مرزها از هم جدا باشد.» ا

٧. حضرت امام خميني قدس سره در جامعهٔ تحت ولايت خود مردم را در انتخاب وكلاي مجلس و رئيس جمهور آزاد مي گذاشت، در مقابل این مشی حضرت امام(ره) برخی از روحانیون معتقد بـودند کـه اصـولاً دخالت در حوزهٔ امور عمومی به هر نحوی اختصاص به فقها دارد و مردم بدون نظر مصداقی و موردی فقهای عظام حق دخالت در امور یاد شده را ندارند. به عبارت دیگر این گروه از روحانیون قائل به محجوریت مطلق مردم در حوزهٔ امور عمومی بودند، و معتقد بودند که مردم حتی صلاحیت ندارند براساس رهنمودهای کلی مجتهدان آن معیارهای عام را بر مصادیق تطبیق نمایند. به بیان دیگر تطبیق احکام بر موضوعات و شناخت موضوعات در حوزهٔ امور عمومی از قبیل تشخیص اصلح در انتخابات مجلس یا ریاست جمهوری ـ از زمرهٔ اموری است که تنها در صلاحیت مجتهدان است. حضرت امام خمینی این روش و منش را مردود دانست و در مقابل، اینگونه صلاح دید که مردم با رعایت ضوابط دینی در حوزهٔ مادون رهبری تحت نظارت عالیهٔ ولی فقیه مجاز به انتخاب هستند. برای نمونه به سه مورد از دیدگاههای حضرت امام قدس سره در این زمینه اشاره میکنیم:

«انتخابات در انحصار هیچ کس نیست، نه در انحصار روحانیت است، نه در انحصار احزاب است، نه در انحصار گروهها، انتخابات مال همهٔ مردم است، مردم سرنوشت خودشان دست خودشان است و انتخابات برای تحصیل سرنوشت شما ملت است. از قراری که من شنیدهام در دانشگاه بعضی اشخاص رفتهاند گفتهاند که دخالت در انتخابات، دخالت در سیاست است و این حق مجتهدین است... این یک توطئهای

است. همانطوری که یک مجتهد در سرنوشت خودش باید دخالت کند، یک دانشجوی جوان هم باید در سرنوشت خودش دخالت کند. پا «ما باید به مردم ارزش بدهیم، استقلال بدهیم و خودمان کنار بایستیم و روی خیر و شر کارها نظارت کنیم. پا

«مردم در انتخابات آزادند و احتیاج به قیم ندارند و هیچ فرد یا گروه یا دستهای حق تحمیل فرد یا افرادی را به مردم ندارند، جامعه اسلامی ایران که با درایت و رشد سیاسی خود جمهوری اسلامی و ارزشهای والای آن و حاکمیت قوانین خدا را پذیرفته و به این بیعت و این پیمان بزرگ وفادار ماندهاند، مسلم قدرت تشخیص و انتخاب کاندیدای اصلح را دارند.»

مباحثی که حضرت امام (ره) در دو سال اخیر زمامداری خود مطرح فرموده اند مرتبط با سه محور دیگر اندیشه سیاسی ایشان است یعنی قلمرو اختیارات (اطلاق ولایت)، دیدگاه جدید دربارهٔ شرط فقاهت (عنایت به عنصر زمان و مکان) و تذکری دربارهٔ ولی منتخب که حول محور انتصاب مطرح می شود، اما دربارهٔ محور اول یعنی ولایت غیر از آنچه به آن پرداخته شد، نکتهای از ایشان مشاهده نمی شود. مباحث خبرگان بازنگری قانون اساسی نیز اکثراً حول بحث اطلاق و انتصاب و لوازم آنها دور می زند و کمتر بالاصاله به بحث ولایت پرداخته شده است. بررسی و تحلیل علل نحوهٔ طرح عمومی رو به تزاید حکومت ولایی و ولایت فقیه پس از رحلت حضرت امام قدس سره مجالی دیگر می طلبد.

۱. امام خميني، صحيفهٔ نور، ۱۳۶۴/۸/۱، ج ۱۱، ص ۲۳۷ (چاپ اول).

۱. امام خمینی، صحیفهٔ نور، ۱۳۶۲/۱۲/۹، ج ۱۸، ص ۲۴۵\_۲۴۶ (چاپ اول).

۲. امام خمینی، **صحیفهٔ نور**، ۱۳۶۴/۵/۲۷، ج ۱۹، ص ۲۰۶ (چاپ اول).

۳. امام خمینی، **صحیفهٔ نور**، ۱۳۶۴/۱/۱۱، ج ۲۰، ص ۱۹۴ (چاپ اول).

۲۰۵ حکومت ولایی

جمهوری ـ در عرف عصر ما ـ حكومتي است با مختصات ذيل:

اول. مردم در حوزهٔ امور عمومی اولاً مساویند، ثانیاً دارای حق تعیین سرنوشت خود هستند، ثالثاً صلاحیت استیفای این حق را نیز دارا هستند، به عبارت دیگر مردم در حوزهٔ امور عمومی رشیدند.

دوم. رئیس جمهوری از سوی مردم انتخاب می شود. رئیس جمهوری وکیل مردم در حوزهٔ امور عمومی است.

سوم. دورهٔ زمامداری رئیس جمهوری محدود است (چهار تا هفت سال) تجدید انتخاب وی بیش از یک بار میسر نیست. بنابراین ریاست جمهوری ادواری است، مسالمت آمیز و با انتخاب مردم بر سرکار می آید و در وقت مشخص (نه صرفاً با مرگ، کودتا و عزل) جای خود را به دیگری می سپارد.

چهارم. رئیس جمهور در مقابل مردم مسئول است و تحت نظارت عمومی انجام وظیفه می کند.

پنجم. رئیس جمهور نسبت به دیگر شهروندان هیچ امتیاز شخصی ندارد و همانند تمامی مردم، تابع قانون و مسئول تمام اعمال خود است. ششم. اختیارات رئیس جمهوری مقید به قانونِ مورد قبول شهروندان است.

هفتم. حاکمیت ملی بطور مساوی میان دو دستگاه اجرائی و تقنینی تقسیم شده است. رئیس مملکت و رئیس دستگاه اجرائی رئیسجمهوری است. وزرا در برابر رئیسجمهور مسئولند نه در برابر پارلمان. قوهٔ مقننه نمی تواند دولت را سرنگون کند، قوهٔ مجریه نیز حق انتحلال پارلمان را

## فصل دوازدهم

## ولايت و جمهوريت

درک ابعاد نظریِ نسبت ولایت و جمهوریت در گرو پاسخگویی به سؤالات ذیل است: ضوابط و ذاتیات حکومت جمهوری چیست؟ حکومت ولایی با حکومت جمهوری چه نسبتی دارد؟ آیا ولایت فقیه با جمهوری اسلامی سازگار است؟ چگونه و از چه طرقی می توان حکومت ولایی را با جمهوری اسلامی جمع کرد؟ راه حلهای مختلف جمع ولایت فقیه و جمهوری اسلامی با هم چه نسبتی دارند؟

#### ١. مختصات حكومت جمهوري

حضرت امام خمینی قدس سره در معرفی جمهوری اسلامی چندین بار به این مهم تصریح کردند که «جمهوری به همان معنا که در همه جا جمهوری است، جمهوری است مشل سایر جمهوریها.» اکنون این سؤال مطرح است که در همه جا جمهوری به چه معناست؟ سایر جمهوریها چه ویژگیهایی دارند؟

نظام جمهوری نوعی زمامداری و ادارهٔ جامعه است. محکومت

A Companion to contemporary political philosophy, Edited by R.E. Goodin and P. Pettet, chapter 32: Republiconism by k. hakonsen, BlackWell, U.S.A., 1993.

۱. امام خمینی، صحیفهٔ نور، ج ۲، ص ۳۵۱، ج ۳، ص ۴۱، ۷۲ و ۱۰۷ (چاپ دوم).

۲. برای آشنایی بیشتر با تاریخچه و سیر تطور مفهوم جمهوریت رجوع کنید به:

دوم. در هر دو حکومت، مصلحت مردم رعایت می شود.

موارد افتراق حكومت ولايي و حكومت جمهوري عبارتند از:

اول. در حکومت جمهوری مردم در حوزهٔ امور عمومی مساوی هستند (شهروندان برابر)، در حکومت ولایی، مردم در حوزه امور عمومی با اولیاء خود همطراز نیستند.

دوم. در حکومت جمهوری، شهروندان در حوزهٔ امور عمومی ذیحق و رشیدند. در حکومت ولایی، مردم در حوزهٔ امور عمومی محجورند و بدون اذن اولیاء شرعی خود مجاز به تصرف و دخالت در این حوزه نیستند.

سوم. در حکومت جمهوری، زمامدار وکیل مردم است. در حکومت ولایی، زمامدار ولّی بر مردم است.

چهارم. در حکومت جمهوری زمامدار از سوی مردم انتخاب می شود. در حکومت ولایی زمامدار از سوی شارع نصب می شود و مردم موظف به تولّی و پذیرش ولی شرعی هستند.

پنجم. در حکومت جمهوری، دوران زمامداری موقت است و زمامداری ادواری میباشد، در حکومت ولایی زمامداری مادامالعمر است و رهبر به شکل عادی جای خود را به دیگر نمی سپارد، بلکه کناره گیری یا با از دست دادن شرایط است یا مرگ.

ششم. در حکومت جمهوری زمامدار در مقابل مردم مسئول است و تحت نظارت ایشان است. در حکومت ولایی زمامدار در برابر مردم (مولّیٰ علیهم) مسئول نیست و تحت نظارت آنان نیز نمی باشد.

هفتم. در حکومت جمهوری اختیارات زمامدار مقید به قانون است. در حکومت ولایی، ولی امر مافوق قانون است و مشروعیت قانون به تنفیذ آن از سوی ولی امر وابسته است.

ندارد. براساس این ضابطه، مجریهٔ ریاستی مقابل مجریهٔ پارلمانی است. ا در جهان معاصر غیر از جمهوری دمکراتیک (با ضوابط یاد شده) دو نوع جمهوری دیگر نیز به چشم می خورد یکی جمهوریهای سوسیالیستی براساس دیکتاتوری پرولتاریا و ایدئولوژی مارکسیسم و دیگری

جمهوریهای جهان سوم که تنها در عنوان حکومت با حکومتهای سلطنتی

متضادند و الا در محتوا هيچ فرقي با نظام سلطنتي ندارند.

حـضرت امـام(ره) بـه صراحت جـمهوریهای نـوع سـوم را مـردود شمردند، آواضح است که مرادشان از جمهوری، جمهوری سوسیالیستی نیز نبوده است، بـا تـوجه بـه سـازگاری بسیاری از ضـوابطی کـه بـرای جمهوری اسلامی در پاریس اعلام فرمودند تردیدی بـاقی نـمیماند کـه مراد از جمهوری در همه جای دنیا با عنایت به سرزمینی که این نظریه در آن ابراز می شد (فرانسه) نوع اول از جمهوری است با هفت ضابطهٔ یـاد شده. بی شک تلقی عمومی از فرمایش حضرت امام(ره) نیز همین معنی از جمهوری بود.

### ٢. مقايسة حكومت ولايي باحكومت جمهوري

حکومت ولایی و حکومت جمهوری دو نوع حکومتند که با هم موارد اشتراک و موارد افتراقی دارند.

موارد اشتراک حکومت ولایی و حکومت جمهوری عبارتند از:

اول. هر دو حکومت هستند، و در هر دو وجود حکومت برای اداره جامعه ضروری است.

۱. رجوع کنید به دکتر ابوالفضل قاضی، حقوق اساسی و نهادهای سیاسی، ج ۱، مبانی و کلیات، (تهران، ۱۳۶۸) ص ۵۵۲ و ۵۵۳.

دکتر سید محمد هاشمی، حقوق اساسی جمهوری اسلامی ایران، ج ۱، اصول و مبانی کلی نظام، (تهران، ۱۳۷۴) ص ۵۳ و ۵۴.

۲. رجوع کنید به **صحیفهٔ نور**، ۵۷/۸/۳، ج ۲، ص ۱۰۳، ۵۷/۸/۱۰، ص ۱۶۲\_۱۶۵.

واقعاً معتقد به ولایت شرعیِ فقیه منصوب از جانب خداوند به ولایت مطلقه بر مردم بود، یا باید واقعاً قائل به انتخاب زمامدار به عنوان وکیل مردم بود، و این دو در صورت رعایت تمام خصلتهای ذاتی هر یک با دیگری قابل جمع نیستند.

#### ٣. طرق جمع ولايت فقيه و جمهوري اسلامي

اگر بخواهیم هم به ضوابط جمهوریت وفادار بیمانیم، هم اهداف، ارزشها واحکام دین را رعایت کنیم و هم به ولایت فقیه تن دهیم، با توجه به تزاحم ولایت فقیه و جمهوری اسلامی چارهای جز تصرف در پارهای از مبانی و ضوابط ولایت فقیه یا جمهوریت نداریم. زیرا که اهداف، ارزشها و احکام دین می باید رعایت شود و مجاز نیستیم که بعضی از امور دین را بپذیریم وبعضی را زیر پا بگذاریم (و یقولون نؤمن ببعض و نکفر ببعض) افزون از دو دهه بعد از مطرح شدن جمهوری اسلامی (از مهر ۱۳۵۷) و بیش از بیست سال پس از مطرح شدن ولایت فقیه در فضای عمومی ایران (از تابستان ۱۳۵۸) مجموعاً سه راه حل برای سازگاری ولایت فقیه و جمهوری اسلامی از سوی فقیهان و صاحب نظران ایرانی عرضه شده است. براساس هر یک از این سه طریق حکومتی متفاوت با دیگر طرق رقم زده می شود.

#### طريق اول. تصرف در «ولايت انتصابي مطلقهٔ فقيه»

این راه حل مبتنی بر تصرفات ذیل در مبانی ولایت فقیه است:

اول. مراد از ولایت، ولایت شرعی نیست که اعم من وجه از حکومت باشد و به معنای نوعی حکومت مبتنی بر محجوریت مردم باشد، بلکه هشتم. در حکومت ولایی مهمترین شرط زمامدار فقاهت است. در حکومت جمهوری لزوماً فقاهت شرط مدیریت جامعه نیست.

نهم. حکومت جمهوری معاهده و عقدی است بین زمامدار و شهروندان، در حالیکه حکومت ولایی و ولایت عقد نیست، بلکه حکمی وضعی از جانب شارع است که ولی امر و مولّیٰ علیهم (مردم) هر دو مکلف به پذیرش آن هستند.

دهم. در حکومت جمهوری، عقل جمعی موکلین مبنای ادارهٔ جامعه است و زمامدار موظف است که خود را با نظر موکّلین (مردم) تطبیق دهد. در حکومت ولایی رأی و صلاحدید شخص ولیّ امر مبنای ادارهٔ جامعه است و مردم (مولّیٰ علیهم) موظفند خود را با او تطبیق دهند. در حکومت ولایی، ولیّ امر مصلحت مردم را بهتر از خودمردم تشخیص می دهد و رعایت می کند.

واضح است که حکومت جمهوری نسبت به دین و ایدئولوژی مردم لااقتضاء است، در جامعهای که اکثریت آن متدین به یک دین یا معتقد به یک ایدئولوژی هستند، حکومت جمهوری مقید به رعایت آن دین و ایدئولوژی است به شرطی که ذاتیات و مقوّمات حکومت جمهوری رعایت شود. جمهوری اسلامی نیز از این قاعده مستثنی نیست. جمهوری اسلامی حکومتی است که در آن نه تنها ضوابط و خصائص جمهوریت رعایت می شود، بلکه اهداف و ارزشهای متعالی دین در آن دنبال شده، احکام شریعت اسلامی در آن اجرا می گردد.

با عنایت به دو صفت مشترک و ده ممیزهٔ حکومت ولایی و حکومت جمهوری، این دو حکومت \_اگر قرار باشد ضوابط هر دو واقعاً (نه فقط لفظاً) پیاده شود \_ سازگار نیستند، بلکه متعارضند ا به عبارت دیگر یا باید

<sup>←</sup> معمای لاینحل جمهوری اسلامی و ولایت فقیه، ص ۲۱۵\_۲۲۰.

١. سورة نساء، آية ١٥٠.

۱. رجوع کنید به آیتالله دکتر مهدی حائری یزدی، حکمت و حکومت (لندن، ۱۹۹۴ م)،

ولایت یعنی حکومت (نسبت بین ولایت به این معنا و حکومت تساوی است)، نوع حکومت را قیود بعدی مشخص میکند. ولایت در نهجالبلاغه و برخی روایات به همین معنا استعمال شده و به معنای ولایت شرعی با آن حدود مضیقش \_ نمی باشد.

دوم. در زمان غیبت ائمه میآتی از حکومت، انتصابی نیست، کسی از جانب خداوند به حکومت بر مردم منصوب نشده است. بلکه حکومت انتخابی است و زمامدار از سوی مردم از میان افراد واجد شرائط انتخاب می شود. بر این اساس ولایت یا حکومت انتخابی است.

سوم. ولایت (به معنای مساوی حکومت) حکم نیست تا نتوان آن را مقید به شرط ضمن عقد کرد، بلکه عقد لازم و معاهدهٔ ویژهای بین مردم و حاکم است که می تواند مقید به قانون اساسی به عنوان شرط ضمن عقد باشد. هم مردم و هم زمامدار، موظف به رعایت حدود و ضوابط پیش بینی شده در قانون اساسی هستند. براین مبنا رهبر، فوق قانون نیست، او نیز تحت قانون و موظف به رعایت دقیق قانون اساسی است. لذا ولایت انتخابی مقید به قانون اساسی است. واضح است که در یک جامعهٔ دینی قانون اساسی آن مقید به رعایت تمامی اهداف، ارزشها و احکام دینی است.

چهارم. ازسوی شارع مقدس تنها شرائط زمامدار ابرازشدهاست. مهمترین شرائط زمامدار تدین، تدبیر، عدالت و فقاهت است. وظائف اجرائی زمامدار به میزانی که مردم خود اعمال حاکمیت ملی را به عهده میگیرند تقلیل می یابد، به این معنا که در زمان غفلت مردم از اقامهٔ حکومت عادله، فقیه وظیفهٔ بیداری، ارشاد و رهبری نهضت را به عهده دارد؛ در زمان تأسیس نظام جمهوری اسلامی او می باید ارکان حکومت انقلاب را منصوب نماید و مقدمات تنظیم قانون اساسی وانتخاب

مسئولین اصلی جمهوری اسلامی را فراهم آورد و نظارت کند که ذرهای از آرمانها و اهداف متعالی دین عدول نشود. پس از تصویب قانون اساسی و انتخاب رئیس جمهوری و وکلای مجلس مقننه، مهمترین وظیفهٔ فقیه نظارت بر حسن اجرای دین در جامعه است.

مشی امام خمینی قدس سره، بر همین منوال بوده و اگر پارهایی موارد خلاف این مشاهده می شود، ضرورتهای زمان جنگ هشت ساله بوده و است. این راه حل، اندیشه غالب در صدر جمهوری اسلامی بوده و طلایههای آن در آثار استاد شهید مرتضی مطهری دیده می شود، مذاکرات خبرگان قانون اساسی در سال ۱۳۵۸ باعث شکلگیری و نضج این اندیشه شد، و برخی فقیهان را به تبیین مبانی فقهی نظام جمهوری اسلامی تشویق کرد. تبیین فنی مبانی این طریق که منجر به تولد یک نظریه در فقه سیاسی شیعه شد، براساس فقه استدلالی مرهون کوششهای فقیه عالیقدر حضرت آیتالله منتظری طی شش سال تدریس مبانی فقهی دولت اسلامی در حوزهٔ علمیهٔ قم و سپس تکمیل و تنقیح

۱. آیتالله شهید مرتضی مطهری، علل گرایش به مادیگری، مجموعهٔ آثار، ص ۵۵۳–۵۵۵، سیری در نهجالبلاغه، ص ۱۲۴ و ۱۲۷. پیرامون انقلاب اسلامی، ص ۸۰ و ۹۶، پیرامون جمهوری اسلامی، ص ۱۴۹–۱۵۶. بویژه مصاحبهٔ استاد شهید از سیمای جمهوری اسلامی در آستانهٔ رفراندم جمهوری اسلامی در کتاب پیرامون انقلاب اسلامی.

رجوع کنید به صورت مشروح مذاکرات مجلس بررسی نهایی قانون اساسی ذیل اصول
 ۵۰ ۵۶، ۱۱۷ تا ۱۱۲.

۳. از جمله آیتالله شیخ جعفر سبحانی، معالم الحکومة الاسلامیة (مفاهیم القرآن، ج ۲، اصفهان ۱۴۰۱ ق. م، ص ۲۲۳۷) و کتاب حکومت اسلامی در چشمانداز ما (قم، ۱۳۵۸) و آیتالله شیخ نعمتالله صالحی نجفآبادی، ولایت فقیه حکومت صالحان (تهران، ۱۳۶۳) ص ۵۰.

۴. دراسات فی ولایة الفقیه و فقه الدولة الاسلامیة (۴ جلد، قم ۱۲۰۸ ه. ق.)، دو جلد از ۴ جلد این کتاب در پنج جلد به فارسی ترجمه شده است: مبانی فقهی حکومت اسلامی، ترجمه و تقریر حجج اسلام صلواتی و شکوری، (تهران، قم ۱۳۷۳\_۱۳۷۹).

قطعاً نمى توان آنرا «حكومت ولايي» دانست.

تصرف در مبانی جمهوریت دو گونه صورت گرفته است:

اول. قلب معنای جمهوریت. جمهوریت را می باید براساس اسلامیت

شده است و کلاً معنای جدیدی از جمهوری ارائه شده است که می باید

در ترمینولوژیهای حقوق عمومی و دائرةالمعارفهای علوم سیاسی مورد توجه اساتید فن قرار گیرد. جمهوری ناب با جمهوری به معنای رایج

(جمهوری همانگونه که همه جا جمهوری است) مشترک لفظی است.

آنچه اصیل است ولایت فقیه است، و می باید براساس مبانی دین

جمهوری را تعریف کرد نه براساس ضوابط فرهنگ غربی. از این دیدگاه:

توسط وحی الهی تثبیت شده است و چیزی بر او افزوده یا از آن کاسته

نمی شود و هیچ تأثیری برای بیعت جمهور و میثاق تودهٔ مردم نیست مگر انشاء تعهد و گردن نهادن، و به همین معنا رسالت رسول اکرم ﷺ نیز

جمهوری است. زیرا تو دهٔ انسانهای متفکر بعد از ارزیابی، آنرا می شناسند و بعد از معرفت وي، اعتراف به حقانيت آن مينمايند و به همين معنا

ولايت، خلافت و امامت امام معصوم النُّلا جمهوري است. سمتهاي الهي

قابل جعل دربارهٔ غير معصومين مانند فقيهان جامع الشرايط از قبيل منصب افتاء و يست قضاء و مقام ولايت همهٔ آنها جمهوريند، يعني ثبوت آنها فقط

با نص و نصب الهي است و توسط معصومين حاصل مي شود، و اثبات و

این معنای جمهوری در زمان رفراندم جمهوری اسلامی و درصدر

استقرار نظام هنوز ابتكار نشده و به مردم ابلاغ نگرديده بود؛ هر چند

جوانههای آن در مذاکرات مجلس خبرگان به چشم میخورد. اما تنقیح و ارائه مبانی نظری آن، مرهون کوششهای استاد محترم تفسیر و فلسفه

آیت الله جوادی آملی در سال ۱۳۶۷ در نقد طریق اول (نظریه ولایت

تنفیذ و اعتراف و... با آراء جمهور محقق می گردد.» ۱

«معنای جمهوری اسلامی هم غیر از این نیست که اصل مکتب اسلام

آن\_یا به پای مشکلات و مسائل مستحدثهٔ جمهوری اسلامی ـ بوده است. ا براساس طریق اول، جمهوری اسلامی حکومتی است که زمامدار آن بطور موقت از بین فقهای مدبر از سوی مردم انتخاب می شود و مقید به قانون اساسی مدون بر مبانی اسلامی است. لذا تمامی ضوابط جمهوریت ازیک سو و تمامی اهداف و ارزشهای متعالی دین و احکام شرع انور از سوی دیگر توأمان رعایت می شود. فارغ از یارهای نقدهای وارد بر این طریق، بر این اساس حکومت واقعاً «جمهوری اسلامی» است، هر چند

# طریق دوم. تصرف در مبانی جمهوریت

تعریف کرد، و «جمهوری ناب» برخاسته از «اسلام ناب محمدی» است. در جمهوری ناب، مردم مکلفند که آنچه خداوند برای ایشان صلاح دیده است بیذیرند. آنان که صلاحدید خداوند را می پذیرند، فرزانهاند. آنگاه كه مردم به اين تكليف الهي خود عمل كردند، يعني وليّ منصوب از جانب خداوند را یذیرفتند، جمهوری ناب شکل می گیرد. بر این اساس اسلام هم جمهوری است، قرآن هم جمهوری است. زیرا جمهور مردم موظفند اسلام و قسران را بپذیرند و جمهور مردم مسلمان اسلام و قرآن را يذير فتهاند. (حتى مى توان گفت براين اساس الوهيّت خداوند و يـذيرش آن در عالم ذر از سوی آدمیان نیز جمهوری بوده است) رأی مردم تولّی و يذيرش ولايت است نه توكيل و تفويض. مردم مبدأ قابلي حكومتاند نه مبدأ فاعلى آن. در اين طريق در هر ده ضابطه حكومت جمهوري تصرف

ا. استاد آیتالله شیخ عبدالله جوادی آملی، پیرامون وحی و رهبری، مقاله امامت و ولایت،

۱. از جمله آراء فقهی و اظهارنظرهای معظمله در اردیبهشت ۱۳۷۲، آبان ۱۳۷۶ و تیر ۱۳۷۷.

اوضاع متغیر زمان مورد توجه قرار گیرد، تعیین می شود.» ا

بر این مبنا اوّلاً: «جمهوریت» شکل خاصی از حکومت نیست، و لذا بین جمهوری اسلامی و حکومت اسلامی چندان فرقی نیست. ثانیاً: تنها می توان گفت نظام جمهوری با سلطنت موروثی تفاوت دارد. لذا حتی بر نظام سلطنتی مطلقهٔ غیرموروثی، نظام دیکتاتوری، استبدادی و یکهسالار، نظام اتوکراتیک و ربانی سالار نیز می توان جمهوری اطلاق کرد. فاصله این معنی با معنای متعارف جمهوری بی نیاز از بیان است.

#### طریق سوم. جمع طولی زمانی ولایت فقیه و جمهوری اسلامی

«جمهوری اسلامی» حکومتِ گذار به تحقق «حکومت اسلامی» است. ۲ از آنجاکه از آغاز مردم مهیای پذیرش «حکومت اسلامی» (ولایت فقیه) با تمامی لوازم آن نبودند، ابتدا «جمهوری اسلامی» که حکومتی در طریق تحقق اهداف، ارزشها و احکام اسلامی است به مردم معرفی شد تا پس از تمهید مقدمات و فراهم شدن زمینههای پذیرش عمومی، حکومتِ صددرصد اسلامی یعنی «ولایت انتصابی مطلقه فقیه» در جامعه استقرار یابد. بر این اساس «جمهوری اسلامی» بهعنوان حکومت گذار به ولایت

انتخابی مقیدهٔ فقیه) او تکمیل آن در سال ۱۳۷۵ (در نقد نظریه وکالت مالکان شخصی مشاع) است. ابراین اساس «حکومت ولایی» و ولایت فقیه به معنای واقعی کلمه شکل میگیرد. اما جمهوریت مطلوب در آن (وظیفهٔ پذیرش از سوی جمهور مردم و تولّی و پذیرش بالفعل حکومت از سوی جمهور مردم) با جمهوریت در طریق اول (حق انتخاب زمامدار از سوی مردم و دخیل بودن نظر مردم در منطقه الفراغ و حوزهٔ مباحات) تفاوت بنیادی دارد، تا آنجا که این دو جمهوری تنها در لفظ جمهوریت با هم مشترکند. جمهوری در طریق دوم را میتوان «جمهوری ولایی» نیز نامید. در واقع تکیهٔ جمهوریت در این طریق بر «جمهوری». و بین جمهور تودهٔ منتشر است نه نهاد متشکل و مشخص «جمهوری». و بین جمهور (تودهٔ منتشر) و نهاد جمهوری تفاوت بسیار است.

دوّم: تقلیل معنای جمهوریت. «اصطلاح جمهوری در فلسفهٔ سیاسی مفهومی متعین، ثابت، و غیرقابل تغییر ندارد... نباید گمان کرد که جمهوری دقیقاً شکل خاصی از حکومت است، تا نظام فعلی ما که جمهوری است همان شکل را تقلید کند، هنگامی که مردم مسلمان ایران به رهبری امام خمینی مبارزه با رژیم سلطنتی را شروع کردند و سرانجام آنرا برانداختند و نظام جمهوری را به جای رژیم سلطنتی جایگزین نمودند، بواقع حکومتی را نفی کردند که معیار مشروعیت جایگزین نمودند، بودن حاکمیت می دانست. مردم نظامی را جایگزین رژیم سابق کردهاند که شکل و خصوصیات آن همخوان با موازین اسلام و دیدگاههای دینی دربارهٔ حکومت است و براساس مصالحی که باید در

۱. آیتالله شیخ محمد تقی مصباح یزدی، پرسشها و پاسخها، ج ۱: ولایت فقیه و خبرگان، ص ۳۰، قم، ۱۳۷۸.

۲. مضمون این جمله را دو شاهد عادل (بینهٔ شرعی) از حضرت امام ره در پاریس نقل کردهاند. فارغ از این انتساب که در آثار منتشر شدهٔ امام خمینی(ره) ذکر نشده است همین مضمون در هفتهنامهٔ شما (نشریهٔ جمعیت مؤتلفهٔ اسلامی، شمارهٔ ۷، ۲۱ فروردین ۱۳۷۶) نیز به نحوی مطرح شده است:

<sup>«</sup>پیشنهاد می شود مجمع محترم [تشخیص مصلحت نظام] با کسب اجازه از مقام معظم رهبری، چنانچه اجازه فرمودند دربارهٔ موضوعات زیر به بحث و بررسی نشسته و نظرات مشورتی را تقدیم ولی امر مسلمین نمایند:... نحوهٔ وصول نظام جمهوری اسلامی به نظام حکومت عدل اسلامی».

<sup>ٔ.</sup> پیشین.

استاد آیتالله جوادی آملی، مقالهٔ مبانی نظری ولایت فقیه، فصلنامه حکومت اسلامی، شمارهٔ اول، یائیز ۱۳۷۵، قم.

**۲۱۶** حکومت ولایی ولايت وجمهوريت ۲۱۷

فقیه (حکومت اسلامی) سه گونه توجیه شده است:

اوّل: جمهوری اسلامی تاکتیکی برای فریب دشمن بود. ۱ به این معنا که با جانبداری ظاهری رهبر انقلاب از دمکراسی، جمهوریت و حکومت مردمي دشمنان انقلاب فريب خورده، با تصور استقراريك نظام جمهوری و دمکراتیک دست از عداوت خود با نظام نوپای اسلامی برخواهند داشت. با این تاکتیک حساب شده حکومت اسلامی در قالب ظاهری جمهوریت و مردمسالاری ریشه می دواند و در موقع مقتضی با كنار زدن نقاب، حكومت اصيل اسلامي (ولايت فقيه) را برقرار ميكند. با انجام این تاکتیک دشمن غافلگیر شد و نتوانست از استقرار حکومت ولایی در ایران جلوگیری کند. بر این اساس دمکراسی، جمهوریت و حکومت مردمی در نظام ولایی محلی از اعراب ندارد و صرفاً به مثابهٔ یک تاكتيك پيروز در جنگ اسلام و كفر جهاني پيش گرفته شد.

دوّم: جمهوری اسلامی به عنوان راه حل اضطراری در شرایط اضطراری عمل به احکام اولی ساقط می شود، و حتی اکل میته نیز که در احوال عادي امري حرام است ـ مجاز مي شود. با اينكه مردمسالاري و جمهوریت با حکومت اسلامی (یعنی ولایت فقیه یا فقیه سالاری) متضاد

١. «أيا قرآن گفته حكومت جمهوري باشد؟... يك همچون تعبير كه ما نداريم. يعني چرا امام فرمود جمهوری؟ بخاطر مصلحتی بود که تشخیص داده بود، یا این شکل پارلمان را که امام تأئيد فرموده؟ خوب اين معنايش اين نيست كه بهتر از اين شكل وجود ندارد. شايد يك شرایطی پیش بیاید که ما باید اصلاً نظام پارلمانی را عوض کنیم... بعد از این رهبر کشور مى تواند هر وقت صلاح ديد براى تغيير قانون اساسى عمل كند.»، أيتالله محمدتقى مصباح یزدی، روزنامهٔ قدس، ۲۲ اردیبهشت ۱۳۸۰. برای آشنایی بیشتر با ابعاد حکومت اسلامی پیشنهادی ایشان (بجای جمهوری اسلامی) رجوع کنید به: حقوق و سیاست در قرآن (معارف قرآن ۹) درسهای استاد محمدتقی مصباح یزدی، نگارش شهید محمد شهرابی، قم، ۱۳۷۷، ص ۲۶۶\_۲۴۶ (طرحی نو در تعیین حاکم و مسئولان دیگر).

است، اما در شرایط اضطراری ـ یعنی شرائطی که جامعه آمادگی پذیرش

حكومت ولايي را ندارد ـ از باب اكل ميته مي توان جمهوريت را اضطراراً

پذیرفت، واضح است که به مجرد اینکه شرائط عادی شد حکم

اضطراری نیز از حیّز انتفاع ساقط می شود. لذا جمهوریت نظام حکمی

اضطراری (جمهوری اسلامی حکم ثانوی) و حکومت ولایی حکم اولی

سوّم: جمهوري اسلامي به عنوان مصلحت موقت ١. توجه به مقتضيات

زمان و مکان و بکارگیری عنصر مصلحت از مزایای حکومت ولایی است.

وقتی احراز شود که در شرائط خاصی حکم شرعی امکان اجرا ندارد و

عملی کردن آن محتاج تمهید مقدماتی است، برای وصول به مطلوب

مصلحت سنجی می شود و هر وسیلهای که تقرب به هدف را باعث شود

بكار گرفته مي شود، حتى اگر آن وسيله در شرائط عادي مردود و ناسازگار

با شرع تلقى شده باشد. اگر چنين تشخيص داده شد كه مردمسالاري و

جمهوریت که منافی فقیهسالاری و حکومت ولایی است فعلاً

مصلحت دارد و مردم را به سمت اسلام سوق ميدهد، موقتاً امضاء

می شود. واضح است که جمهوری اسلامی به عنوان حکم مصلحتی تا

زمانی که شرائط عمومی مهیای پذیرش حکومت ولایی شود ادامه

۱. «امام ره همین آمریکا را فریب داد، با مصاحبههایی که در پاریس کرد. حالا می بینیم یک روحانی نما در ایران پیدا شده و می گوید که نه، ولایت فقیه همان است که امام آنجا گفته است. أنرا امام براي فريب أمريكا گفت... امام متناسب با افكار أنها حكومت مردمي و دمکراسی را بیان کرد. بله ما خیلی چیزها را قبل از اینکه عملی کنیم نباید به دشمن بگوییم. الآن اینها میگویند که معنای جمهوریت و اصل ولایت فقیه همان چیزی است که امام در پاریس بیان کرد.» جلال الدین فارسی، مصاحبه با روزنامهٔ ابرار، ۲۲ تیر ۱۳۷۹، ص ۶.

۲. «حضرت امام در اوایل انقلاب، جمهوریت نظام را اضطراری پذیرفتند. والا دیلگاه حضرت امام خمینی تنها حکومت اسلامی بود، نه جمهوری اسلامی و بین این دو تفاوت بسیاری وجود دارد.» حجت الاسلام شیخ محسن غرویان، از شاگردان آیت الله مصباح یزدی، روزنامهٔ نوروز، ۲۰ اردیبهشت ۱۳۸۰، ص ۱.

تحقق زمینهٔ پذیرش عمومی روند تدریجی تغییر جمهوری اسلامی به حکومت اسلامی آغاز و در حال انجام شدن است. واضح است که مآل و عاقبت طریق دوم و سوم، یکی است، در حدی که این دو طریق را می توان دو تقریر از یک راه حل به حساب آورد.

#### \* \* \*

در اینجا بخش اولِ بحثِ حکومت ولایی یعنی «مبادی تصوّری ولایت» به پایان میرسد. امیدوارم مباحث ارائه شده در آشنایی با ابعاد مختلف ولایت، وضوح مفهومی و تبیین معنوی حکومت ولایی مفید بوده و در طریق شفافیت، پالایش و تنقیح مبانی نظری جمهوری اسلامی به کار آید.

خواهد یافت و آنگاه که سیطرهٔ ایادی ولایت فقیه بر تمامی مجاری قدرت تحقق یافت، حکم اولی شرعی یعنی ولایت فقیه به مرحلهٔ اجرا گذاشته خواهد شد. بر این اساس حتی این عبارت امام که «میزان رأی مردم است» «برخوردی جدلی است، یعنی اثبات یک مطلب براساس مبانی که طرف [مقابل] قبول دارد، ولو خود گوینده قبول نداشته باشد.» ا

جمهوری اسلامی چه به عنوان تاکتیک فریب دشمن، چه به عنوان حکم اضطراری و چه به عنوان مصلحت موقت، در صدر انقلاب از سوی امام به مردم عرضه شد و مورد قبول عمومی قرار گرفت. ارائه چنین تفسیرهایی از جمهوری اسلامی، صداقت رهبران انقلاب اسلامی را با مشکل جدی مواجه میکند. صداقتی که بـزرگترین سـرمایهٔ رجـال دیـن است. آیا این مفسران به لازمهٔ سخن خود توجه دارند؟

به هر حال همچنانکه انقلاب اسلامی خیلی زودتر از آنیچه انتظار می رفت پیروز شد، هکذا زمینهٔ تحقق ولایت فقیه در جامعه خیلی زودتر از آنیچه پیش بینی می شد فراهیم شد، ولایت فقیه در قانون اساسی جمهوری اسلامی گنجانیده شد؛ لذا می باید بتدریج نهادهای سازگار با جمهوریت را که در اضطرار و شرایط ویژه پذیرفته شده تقلیل داده، گام به کومت اسلامی (مبتنی بر ولایت فقیه) نزدیک شد. در «حکومت اسلامی» (ولایت انتصابی مطلقه فقیه) تمامی مسئولین اصلی نظام اسلامی مستقیماً از سوی ولی فقیه منصوب می شوند و قانون صددرصد اسلامی توسط ولی فقیه تصویب و در اختیار مردم قرار می گیرد، مردم با تولی و پذیرش خود، ولی امر را در اجرای احکام شرعی یاری می کنند. بر مبنای این طریق جمهوری اسلامی در مقطع اول انقلاب، معنای واقعی داشت، اما پس از تصویب زود هنگام ولایت فقیه در مجلس خبرگان و

آیتالله مصباح یزدی، روزنامهٔ ایران، ۸ آذر ۱۳۷۹، ص ۷.

۲۲۱ حکومت ولایی

بخش دوّم م**بانی تصدیقی ولایت**  ۲۲۲ حکومت ولایی

#### مقدّمه

پس از آشنایی با مبادی تصوری، معنی، مفهوم و مراد از ولایت و حکومت ولایی اکنون نوبت به بررسی مبانی تصدیقی ولایت و حکومت ولایی می رسد. مقصود از مبانی تصدیقی، ادله، براهین و مستندات است. سؤال اصلی این بحث چنین است: ادلهٔ ولایت فقیه چیست؟ چه براهینی بر ولایت فقیه اقامه شده است؟ ولایت فقیه بر چه مستنداتی استوار است؟ در این بخش تمامی ادله اقامه شده بر ولایت فقیه در چهار دسته تنظیم شده است: دستهٔ اول از ادله را «ادلهٔ روایی» تشکیل می دهد. در اثبات ولایت فقیه بیش از همهٔ ادله به روایات و احادیث معصومین میهیالی استناد شده است. سپس به «ادله قرآنی» که کمتر مورد استناد قائلان به ولایت فقیه واقع شده است بخواهیم پرداخت. سومین دلیل مورد استناد، «اجهای» است. و در انتها به مستندات عقلی ولایت فقیه می پردازیم

روش بحث، «تحلیل انتقادی» (Critical Analysis) است. مبنای بحث را «مطالعهٔ پسینی» قرار داده ایم. به این معنی که نخست آنچه قائلان به ولایت فقیه بویژه حضرت امام خمینی قدس سره در اثبات مدعای خود اقامه کرده اند عرضه و بررسی می شود. سپس آنچه دیگر عالمان دین و فقیهان مذهب در نقد ادله ابراز داشته اند گزارش می شود و بالاخره در پایان هر دلیل بر اساس مبانی اجتهادی به قضاوت در اعتبار دلیل از

منطقی تقسیم کردهایم تا دلالت یا عدم دلالت هر دلیل به وضوح تبیین شود. منبع بحث آثار معتبر علمای امامیه بویژه فقهای عظام است.

غایت این بخش، بررسی میزان اتقان مبانی استدلالی ولایت فقیه است. تحلیل انتقادی ادله و براهین حکومت ولایی گامی در طریق شفافیت، اصلاح، پالایش و تنقیح مبانی متقن جمهوری اسلامی و حکومت دینی به حساب می آید. مناسب می دانم طلیعهٔ بخش دوم بحث را با تذکر عالمانه معمار بزرگ جمهوری اسلامی، حضرت امام خمینی قدس سرهالشریف متبرک کنم:

«كتابهای فقهای بزرگ اسلام پر است از اختلافنظرها، سلیقهها و برداشتها در زمینه های مختلف نظامی، فرهنگی، سیاسی، اقتصادی و عبادي. از آنجا که در گذشته این اختلافات در محیط درس و بحث و مدرسه محصور بود و فقط در كتابهاي علمي أن هم عربي ضبط میگردید، قهراً تودههای مردم از آن بیخبر بودند، و اگر باخبر هم مى شدند، تعقيب اين مسائل برايشان جاذبهاى نداشت... اما امروز باكمال خو شحالی به مناسبت انقلاب اسلامی حرفهای فقها و صاحبنظران به رادیو تلویزیون و روزنامه کشیده شده است، چرا که نیاز علمی به این بحث و مسائل است؛ مثلاً ... حدود آزادی فردی و اجتماعی... و از همهٔ اينها مهمتر ترسيم و تعيين حاكميت ولايت فقيه در حكومت و جامعه، كه همه اینها گوشهای از هزاران مسئله مورد ابتلای مردم و حکومت است که فقهای بزرگ در مورد آنها بحث کردهاند و نظراتشان با یکدیگر مختلف است و اگر بعضی مسائل در زمانهای گذشته مطرح نبوده است یا موضوع نداشته است، فقها امروز باید برای آنها فکری بنمایند. لذا در حکومت اسلامي هميشه بايد باب اجتهاد باز باشد و طبيعت انقلاب و نظام همواره اقتضا می کند که نظرات اجتهادی فقهی در زمینه های مختلف ولو مخالف جوانب مختلف پرداخته می شود. روشن است که بحث از ادلهٔ ولایت فقیه بحثی فنی است و مطلعان از فقه، حقوق و علوم سیاسی مخاطبان اصلی بحث هستند، اما کوشش می شود در انتهای هر دلیل، پس از ارائه مباحث فنی، به زبانی ساده تر، خلاصهٔ بحث عرضه می شود، تا دیگر علاقه مندان را نیز به کار آید. با این همه مباحث بخش دوم نسبت به مباحث بخش اول دشوار تر و محتاج دقت و عنایت بیشتر خوانندگان محترم است.

پیشینهٔ بحث «مبانی تصدیقی ولایت» به مراتب غنی تر از بحث مبادی تصوری آن است، چرا که فقیهان به تفصیل در این زمینه بحث کرده و آرای خود را مکتوب کردهاند. علی رغم این امتیاز، در ادلهٔ اقامه شده بر ولایت فقیه، ادلهٔ چهار رکن نظریهٔ ولایت انتصابی مطلقهٔ فقیه؛ یعنی ولایت، انتصاب، اطلاق و فقاهت در آرای فقهای عظام از هم تفکیک نشده است. واضح است که هر یک از ادلهٔ اقامه شده لزوماً هر چهار رکن را اثبات نمی کند. ما اگر چه به فضل الهی تمامی ادلهٔ اقامه شده بر ولایت فقیه را از پرداختن به محورهای انتصاب، اطلاق و فقاهت ـ جز به اشاره و اجمال ـ پرهیز کرده و بحث از این سه رکن را به مجالی دیگر موکول اجمال ـ پرهیز کرده و بحث از این سه رکن را به مجالی دیگر موکول میکنیم. ایم عبارت دیگر سؤال اصلی این بحث، ادلهٔ ولایت و حکومت ولایی است. جهت سهولت استنتاج، تمامی ادله را به مقدمات متمایز

۱. در این مجال دربارهٔ مباحث انتصاب رجوع کنید به: مقالات حکومت انتصابی به قلم نگارنده در ماهنامهٔ **اَفتاب**، تهران. ۱۳۷۹.۰

دربارهٔ مباحث اطلاق ولایت نیز رجوع کنید به: مقالهٔ «قلمرو حکومت دینی از دیدگاه امام خمینی ره» به همین قلم در کتاب دغدغههای حکومت دینی، (تهران، نشر نی، ۱۳۷۹) ص ۱۱۱\_۱۳۴.

بحث تفصیلی دربارهٔ سه محور انتصاب، اطلاق و فقاهت در مجلدات بعدی این مجموعه منتشر خواهد شد، ان شاء الله.

# فصل سيزدهم

# بررسی بداهت و ضرورت عقلی ولایت فقیه

معلومات یقینی از دو حال خارج نیست، یا بدیهی و ضروری است یعنی نیازمند کسب و نظر و فکر نمی باشد مانند کل بـزرگتر از جـزء است، اجتماع نقیضین محال است، یک، نصف دو است، خو رشید نو رانی است و...، یا اینکه نظری است یعنی تصدیق نیازمند کسب، نظر، فکر، استدلال و دلیل است مانند خدا یکی است، بشر نیازمند پیامبر است، هدایت انسان بعد از پیامبر متوقف بر پیروی از امام معصوم است، روز جزا در ييش است، خداوند عادل است، و كليهٔ قضاياي موردبحث علوم مختلف عقلی و نقلی. مهمترین بدیهیات و ضروریات عقلی «اولیّات» هستند. بدیهیات اوّلی قضایایی هستند که عقل بدون نیاز به امری بیرون از خود بالذَّات آنها را تصديق ميكند، يعني تصور موضوع و محمول (يا مقدم و تالی) با توجه ذهن به نسبت بین دو طرف قضیه، در حکم و جزم به صدق قضیه کافی است. تا عقل، اطراف قضیه (موضوع و محمول) را تصور کند بي درنگ آن قضيه را تصديق خواهد كرد. بديهيات ثانوي اگر چه تصديق آنها نیازمند به فکر و استدلال نیست اما محتاج واسطهٔ غیرفکری (قیاس خفی) از قبیل حس، تجربه، نقل متواتر، حدس یا حد وسط حاضر در ذهن است؛ پنج قسم بدیهیات ثانوی عبارت است از: مشاهدات،

با یکدیگر آزادانه عرضه شود و کسی توان و حق جلوگیری از آن را ندار د.» ۱

قبل از ير داختن به ادله، براهين و مستندات ولايت فقيه لازم است به چند سؤال مقدماتي ياسخ دهيم: اصولاً آيا ولايت فقيه نيازمند دليل است؟ یا اینکه از زمره مسائل بدیهی می باشد؟ آیا ولایت فقیه یکی از ضروريات دين يا مذهب يا فقه شبعه است؟ آيا ولايت فقيه از اركان مذهب اماميه است؟ آيا ولايت فقيه از اصول اعتقادي تشيع يا حداقل از مسائل اعتقادي شيعه است يا اينكه از فروع فقهي شمر ده مي شود؟ توجه به این سؤالات مقدماتی مشخص میکند که اولاً رجوع به ادله تنها در صورتي است كه قائل به بداهت ولايت فقيه نباشيم؛ ثانياً اگر ولايت فقيه را نظری (غیر بدیهی) دانستیم، اینکه از مسائل اعتقادی و کلامی باشد یا از فروع فقهی، انتظاری که از ادلُه در این دو مقام (کلام و فـقه) مـیرود تفاوت خواهد كرد؛ ثالثاً اگر ولايت فقيه از اصول اعتقادي يا اركان مذهب تلقى شود با اينكه از فروع اعتقادى شمرده شود از زاويه انتظار از ادله متفاوت است؛ رابعاً اگر ولايت فقيه به عنوان فرع فقهي از ضروريات شمرده شود یا نه، باز از حیث انتظار از دلیل و حتی به نحوهٔ نیازمندی به دلیل متفاوت است. بنابراین برای آنکه انتظار خود را از ادله مشخص کنیم و بدانیم اصولاً نیازمند ادله هستیم یا براهین تنها برای تنبیه و تأیید اقامه شدهاند، همچنین آیا از ادله انتظار افاده یقین داریم یا ظن معتبر هم کفایت مىكند، چارەاي جز ياسخگويي به سؤالات مقدماتي ياد شده نداريم.

۱. امام خمینی، صحیفهٔ نور، ۱۳۶۷/۸/۱۰، ج ۲۱، ص ۴۶.

۲۲۸ حكومت ولايي

کرد و آن را ضروری و بدیهی خواهد شناخت.» ا

براساس ظاهر عبارت دوم: اولاً، ولایت فقیه امری بدیهی است نه نظری و کسبی. ثانیاً، ولایت فقیه از بدیهیات اولیه است که صرف تصور اطراف قضیه باعث تصدیق آن خواهد شد. ثالثاً، روایات دال بر ولایت فقیه ارشاد به حکم عقل و بیانگر حکمی ارتکازی هستند و تنبیه محسوب می شوند نه دلیل.

برای درک مراد عبارات فوق توجه به نکات ذیل مفید است:

اوّل. قضایای عقلی، عمومی هستند نه شخصی (از قبیل کشف و شهود عرفانی) و قابل انتقال و تعلیماند؛

دوّم. عقلا از حیث عاقل بو دنشان قضیه یادشده را بدیهی نمی شمارند؛ سوّم. بسیاری از علمای اسلام و فقهای تشیع نیز این قضیه را اصولاً تصدیق نمی نمایند چه برسد که آن را بدیهی اولی بشمارند؛

چهارم. قضایای مهمتر از قضیهٔ ولایت فقیه از قبیل توحید، نبوت، معاد، عدالت خداوند و... به اتفاق علمای جمیع فرق اسلام بدیهی نیستند، بلکه نظری و نیازمند دلیل هستند.

با توجه به نکات چهارگانهٔ فوق مشخص می شود که مراد حضرت امام (ره) در عبارت فوق بداهت اولی عقلی ولایت فقیه نمی باشد.

در عبارت اول حضرت امام (ره) با عنایت به اینکه تصریح به «واضحات العقل» بعد از اقامهٔ دلیل عقلی بر ضرورت حکومت اسلامی ذکر شده است، تردیدی باقی نمیگذارد که مراد از عقل واضح، عقل بدیهی نیست، بلکه امر نظری غیرخفی و واضح است.

خوشبختانه در عبارت اخیر حضرت امام (ره) قرینهای است که مشخص میکند مراد حضرت امام (ره) بداهت عقلی ولایت فقیه

تجربیات، متواترات، حدسیات و فطریات (قضایا قیاساتهامعها). ا

اکنون سؤال این است که آیا ولایت فقیه، بدیهی و بی نیاز از اقامهٔ دلیل است یا نظری و محتاج دلیل و استدلال می باشد؟ و اگر بدیهی است، از بدیهیات اولیه است یا از بدیهیات ثانویه (از قبیل فطریات و متواترات و مشاهدات) به حساب می آید؟

حضرت امام خمینی قدس سره الشریف در کتاب البیع بعد از اقامهٔ دلیل عقلی بر حکومت اسلامی در همهٔ اعصار مرقوم فرمودهاند: «آنچه ذکر کردیم از واضحات عقل است، لزوم حکومت برای گسترش عدالت، تعلیم و تربیت، حفظ نظم، رفع ظلم، سد ثغور و منع از تجاوز اجانب از واضحترین احکام عقول است، بدون تفاوت بین زمانی با زمان دیگر یا سرزمینی با سرزمین دیگر. با این همه دلیل شرعی نیز به این مطلب دلالت دارد...»

در ادامه بحث در کتاب البیع تصریح فرمودهاند: «پس ولایت فقیه \_بعد از تصور اطراف قضیه \_امری نظری که محتاج برهان باشد نیست، با این همه روایاتی به این معنای و سیع دلالت دارند.»  $^{"}$ 

در آغاز کتاب ولایت فقیه فرمودهاند: «ولایت فقیه از موضوعاتی است که تصور آنها موجب تصدیق می شود و چندان به برهان احتیاج ندارد، به این معنی که هر کسی عقاید و احکام اسلام را حتی اجمالاً دریافته باشد، چون به ولایت فقیه برسد و آن را به تصور آورد، بی درنگ تصدیق خواهد

امام خمینی، ولایت فقیه، ص ۳.

ا. رجوع كنيد به خواجه نصيراللدين طوسى، الجوهر النضيد في شرح منطق التجريد؛ تأليف علامه حلّى، الفصل الخامس في البرهان و الحد، ص ١٩٢ و ١٩٩ ـ ٢٠٢. (تصحيح محسن بيدارفر، قم، ١٩٣٣).

۲. امام خمینی، کتاب البیع، ج ۲، ص ۴۶۲.

۳. امام خمینی، کتاب البیع، ج ۲، ص ۴۷۶.

# فصل چهاردهم

# بررسي ضرورت شرعي ولايت فقيه

مسائل دینی اعم از اعتقادی، اخلاقی و فقهی به دو قسم ضروری و غیرضروری تقسیم میشوند. مسائل ضروری ا در تحقق اسلام موضوعیت دارند، به این معنا که بالضرورة جزء دین حساب میشوند، و پذیرش دین معادل با پذیرش آنهاست به نحوی که بین توحید و نبوت و این گونه مسائل ملازمه برقرار است و ممکن نیست از توحید و نبوت منفک شوند.

به عبارت دیگر، مراد از ضروری دین حکمی است که بعد از ثبوت دین، ثبوت آن حکم و از دینبودنش محتاج به دلیل نباشد. پس چنین حکمی یا به منزلهٔ جزو مقوم دین است یا به منزلهٔ لازمهٔ آن. ۲

اولاً انکار مسائل ضروری یا جهل به آنها مقتضی کافر شمرده شدن جاهل یا منکر آنهاست، به شرطی که فرد التفات به ضروری بودن آنها داشته باشد، به حیثی که انکار این مسائل به انکار رسالت منجر شود. "

نمی باشد، بلکه حداکثر لزوم و ضرورت شرعی آن است به این معنی که «هر کس عقاید و احکام اسلام را حتی اجمالاً دریافته باشد چون به ولایت فقیه برسد و آن را به تصور درآورد، بی درنگ تصدیق خواهد کرد و آن را ضروری و بدیهی خواهد شناخت.» پس این تصدیق متوقف بر دو امر است: یکی دریافتن عقاید و احکام اسلام و دیگری تصور اطراف قضیه. و از آنجا که امر اول بدیهی نیست، بلکه بخشی از آن حتی عقلی نیز نمی باشد، و نتیجه تابع اخس مقدمتین است، نتیجه میگیریم که بنابر عبارت فوق ولایت فقیه بدیهی عقلی نیست، چه برسد به اینکه بدیهی اولی باشد. دربارهٔ ضرورت شرعی ولایت فقیه مستقلاً بحث خواهیم کرد. حاصل بحث اینکه ولایت فقیه عقلاً بدیهی و ضروری نیست و اثبات آن محتاج اقامهٔ دلیل است. در نظری بودن (بدیهی نبودن ولایت فقیه)

۲۳۰ حکومت ولایی

ا. براى آشنايى با ابعاد مختلف ضرورى دين از جمله رجوع كنيد به شيخ جعفر كاشف الغطاء، كشف الغطاء عن مبهمات الشريعة الغراء، ص ١٧٣، (چاپ سنگى).

عبدالرزاق فیاض لاهیجی، گوهر مراد، مقاله ۳، باب ۲، فصل ۱۴. در معنی ضروری دین ۴۹۰-۳۹۹ (تهران، ۱۳۷۲).

٣. رجوع كنيد به آيت الله سيد محمّد كاظم طباطبايي ينزدي، العروة الوثقي، فصل في

یاد می شود که در مرتبه پایین تر از ضروری دین یا مذهب است و انکار آنها به خروج از دین یا به خروج از مذهب نمی انجامد. بلکه نشانهٔ بی اطلاعی منکر از دیدگاه معتقد است.

سادساً با اینکه اصل وجود مسائل ضروری فی الجمله اتفاقی است، اما در مصادیق ضروری لزوماً اتفاق نظر نیست ۱، (اینکه در دین و مذهب بعضی مسائل ضروری است اتفاقی است، اما دراینکه چه امری ضروری است لزوماً اتفاق نظر نمی باشد) لذا ممکن است در طول زمان به موارد ضروری امری افزوده شود یا امری که درگذشته ضروری محسوب مسی شد، در زمان مستأخر لزوماً ضروری مسحسوب نشود. همین طورممکن است عالمی امری را ضروری دین یا مذهب بداند و عالم دیگر با او هم نظر نباشد. با این همه، اختلاف نظر در موارد ضروری زیاد نیست. لازم به ذکر است که مراد از ضروری دین، مذهب یا فقه، ضروری عقلی (بدیهی) نیست، بعلاوه اصطلاح ضروری در هیچ آیه و روایتی ذکر نشده، بلکه از اصطلاحات متشرعه می باشد. ۲

پس از آشنایی اجمالی با مفهوم ضروری دین و ضروری مذهب و ضروری فقه، این سؤال مطرح می شود که آیا ولایت فقیه ضروری دین یا مذهب یا فقه است؟

أن چنان كه گذشت ولايت فقيه ضرورت عقلي ندارد (بديهي نيست،

بنابراین توحید و نبوت در تحقق دین موضوعیت استقلالی دارند و مسائل ضروری موضوعیت استلزامی دارند. این استقلال و استلزام در تحقق کفر و ارتداد نیز عیناً جریان دارد. ۱

ثانیاً احکام شرعیِ ضروری تقلیدبردار نیستند. به عبارت دیگر حوزهٔ تقلید حوزهٔ احکام شرعی غیرضروری است. ۲ مکلفین در احکام شرعی ضروری به علم خود عمل میکنند.

ثالثاً مسائل ضروری، فی الجمله از مسائل اتفاقی دینی هستند، دینداران در آنها همداستانند و در آنها غالباً اختلاف، راه ندارد.

رابعاً فارغ از توحید و نبوت که در تحقق دین موضوعیت استقلالی دارند و ملاک ضروری بودن مسائل دینی استلزام با نبوت است، دیگر اصول دین یعنی معاد ضروری دین، و اصول مذهب (یعنی امامت و عدل) ضروری مذهب شمرده می شوند. در احکام شرعی وجوب نماز و روزه و حج و زکات مثال ضروریات دین و جواز نکاح منقطع و بطلان قیاس از ضروریات مذهب است.

خامساً در بیانات فقها گاهی از برخی از مسائل به عنوان ضروری فقه

۱. «حصر ضروریات دین به نظر نرسیده که کسی کرده باشد... حصر ضروریات دین خالی از صعوبتی نیست» عبدالرزاق فیاض لاهیجی، گوهر مراد، ص ۹۹۹ و ۴۰۰.

۲. تعبیر به ضروری دین در شمار موجبات کفر و ارتداد را نخستین بار محقق حلی در شرایع
 الاسلام استعمال کرده است، ج ۱، ص ۵۳.

رجوع كنيد به بحث انكار ضرورى دين در كتاب احكام مرتد از ديدگاه اسلام و حقوق بشر تحقيق حجت الاسلام سيف الله صرامي، (معاونت انديشهٔ اسلامي، مركز تحقيقات استراتزيك، تهران، ۱۳۷۶) ص ۲۸۶ تا ۳۰۹.

<sup>→</sup> النجاسات، ج ١، ص ٩٧ (تهران، ١٣٥٨) الثامن: الكافر باقسامه حتى المرتد بقسميه ... و المراء بالكافر من كان منكراً للالوهية او التوحيد او الرسالة او ضرورياً من ضروريات الدين مع الالتفات الى كونه ضرورياً بحيث يرجع انكاره الى انكار الرسالة، و الاحوط الاجتناب عن منكر الضروري مطلقاً و ان لم يكن ملتفتاً الى كونه ضرورياً.»

سيد يزدى، العروة الوثقى، فصل فى التقليد، مسئله ۶: فى الضروريات لاحاجة الى التقليد كوجوب الصلوة و الصوم و نحوهما.

۳. برای آشنایی با ضروری مذهب از جمله رجوع کنید به شیخ محمد حسن نجفی جواهر الکلام فی شرح شرایع الاسلام، ج ۴۱، ص ۶۰۲.

طریق اولی چنین مسئلهای ضروری دین یا مذهب نمی تواند باشد، حداقل منتقدان و منکران آن را منکر ضروری دین و مذهب نمی توان قلمداد کرد. چرا که بر این انتقاد و انکار خود حجت شرعی دارند. در مقابل آن اکثریت قریب به اتفاق فقهای امامیه ولایت فقیه را نه ضروری دین می دانند، نه ضروری مذهب نه ضروری فقه. لازمه ضروری دانستن ولایت فقیه این است که جمع کثیری از فقهای عظام – که از استوانههای مذهباند – را منکر ضروری و یا نعو ذبالله خارج از دین یا مذهب معرفی می نمائیم. لازمهای که کمتر فقیهی حاضر به پذیرش آن است. چه بسا راز عدم تصریح به این امر، توجه به همین تالی فاسد بوده باشد. بی شک فقیهانِ منکر ولایت فقیه نیز عقاید و احکام اسلام را درک کرده، ولایت فقیه را نیز تصور کرده، اما تلازمی بین این دو نیافتهاند، لذا ولایت فقیه را تصدیق نکردهاند. به هر حال امر از دو حال خارج نیست یا باید فقهای منکر ولایت فقیه را متهم به عدم درک اسلام و نشناختن ضروری دین و مذهب کرد، یا اینکه در صحت این قول که ولایت فقیه ضروری دین یا مذهب است تردید کرد.

اینکه عالمی مسئلهای را از فرط وضوح، بدیهی، ضروری یا اجماعی بداند، حال آنکه دیگر عالمان بر ابطال همان مسئله دلیل اقامه کرده باشند در مجموعهٔ علوم ما بی سابقه نیست؛ به همین دلیل در بسیاری از ادعاهای بداهت و ضرورت می باید تأمل کرد. اینکه مجتهدِ منکر ولایت فقیه را به نچشیدن طعم فقه متهم کنیم شمشیر دو دمی است، چرا که فقیه منکر نیز چه بسا همین نظر را دربارهٔ قول مقابل داشته باشد. مقایسه دیدگاه پیش گفته صاحب جواهر با نظر فقیه معاصر وی شیخ اعظم انصاری (ره) که در تضعیف ادلهٔ ولایت فقیه عبارت «دونه خرط القتاد» انصاری (ره) که در تضعیف ادلهٔ ولایت فقیه عبارت «دونه خرط القتاد»

بلکه محتاج دلیل است) اما از مفاد عبارت پیش گفته «ولایت فقیه از موضوعاتی است که تصور آنها موجب تصدیق می شود و چندان به برهان احتیاج ندارد، به این معنی که هر کسی عقاید و احکام اسلام را حتی اجمالاً دریافته باشد، چون به ولایت فقیه برسد و آن را به تصور آورد، بی درنگ تصدیق خواهد کرد و آن را ضروری و بدیهی خواهد شناخت» بی درنگ تصدیق خواهد کرد که ولایت فقیه ضروری دین است، چرا که تصدیق ولایت فقیه لازمهٔ درک اجمالی عقاید و احکام اسلام شمرده شده است. همچنین عبارت «در نظر ما التزام به ولایت فقیه همان التزام به اسلام و ولایت ائمه معصومین است و قابل فصل و جدایی نیست» بیانگر تطبیق مهمترین ملاک ضروری مذهب بر ولایت فقیه است. از یکی از عبارات شیخ محمد حسن نجفی در جواهر نیز می توان اینگونه استظهار عبارات شیخ محمد حسن نجفی در جواهر نیز می توان اینگونه استظهار کرد که به نظر این فقیه ماهر ولایت فقیه ضروری فقه است: «وسوسهٔ بعضی از مردم در عموم ولایت فقیه غریب است، بلکه انگار [وسوسه گر]

اگرچه در هیچ یک از عبارات فوق به اینکه ولایت فقیه، ضروری دین یا ضروری مذهب است تصریح نشده، اما ملاک ارائه شده در آنها قابل انطباق بر ضروری به معنای یاد شده است. بر فرض صحت این استظهار، ضروری دین (یا مذهب یا فقه) بودن ولایت فقیه یک قول در مسئله است. ما این قول را در ضمن بررسی ادلهٔ عقلی ولایت فقیه مفصلاً مورد بحث، تحلیل و نقد قرار خواهیم داد. واضح است اگر ادلهٔ عقلی و نقلی مسئلهای تمام نباشد به

۱. شيخ مرتضى انصاري، كتاب المكاسب، «و بالجملة فاقامة الدليل على وجوب طاعة

<sup>1.</sup> امام خميني، ولايت فقيه، ص ٣.

۲. استفتائات از مقام محترم رهبری، توضیح المسائل مراجع، ج ۱، (دفتر انتشارات اسلامی وابسته به جامعهٔ مدرسین حوزهٔ علمیهٔ قم، تابستان ۱۳۷۶)، سؤال ۶۵، ص ۳۸.

٣. شيخ محمد حسن نجفى، جواهر الكلام فى شرح شرايع الاسلام، كتاب الامر بالمعروف و النهى عن المنكر، ج ٢١، ص ٣٩٧.

# فصل يانزدهم

# ولایت فقیه، اعتقادات، و اصول مذهب

آیا ولایت فقیه از ارکان مذهب امامیه است؟ آیا ولایت فقیه از اصول اعتقادی تشیع یا حداقل از مسائل اعتقادی شیعه است یا از فروع فقهی شمرده می شود.

تا ده سال پیش ولایت فقیه از فروع فقهی شمرده می شد، اما در دههٔ اخیر دو قول متفاوت با رأی اتفاقی گذشته ابراز شده است.

قول اوّل، ولایت فقیه را از مسائل کلامی معرفی میکند؛ به این معنا که چون بر خداوند از باب حکمت و لطف واجب است که برای ادارهٔ جامعهٔ اسلامی فقیهان عادل را به ولایت بر مردم منصوب فرماید لذا مسئله از عوارض فعل الله است و متکفل بحث از عوارض فعل خداوند، علم کلام میباشد که البته لازمهٔ آن فعل مکلف است یعنی وجوب اعمال ولایت فقها بر مردم و وجوب تولی و پذیرش مردم. اما هر مسئلهٔ کلامی در زمرهٔ اصول دین شمرده نمی شود. مثلاً «جزئیات مبدأ و معاد نه جزء اصول دین است که علم برهانی و اعتقاد [تفصیلی] به آن لازم باشد نه جزء فروع دین.» ا

وی ضرب المثل حوزه های علمیه است، به ما می آموزد که به آرای متفاوت و گاه متعارض همهٔ فقیهان احترام بگذاریم، و از عباراتی از این قبیل که «هر کس وجدان سالم و عقل سلیم دارد سخن ما را می پذیرد» که متأسفانه در بعضی کتب فقهی و اصولی فراوان به چشم می خورد، اجتناب کنیم و باور کنیم که ممکن است آنان که همچون ما از ادله برداشت نمی کنند نیز به اندازهٔ ما طعم فقه را چشیده باشند.

تعدد دیدگاههای اجتهادی یکی از افتخارات فقه شیعه است. اِشراف به دیدگاههای متفاوت فقهای عظام در مسئله ولایت فقیه و توجه به سیر تطور تاریخی این مسئله، ما را به عمق این عبارت و اقعبینانهٔ امام خمینی قدس سره که بیش از نیم قرن پیش به رشته تحریر درآورده است و واقف می سازد: «ولایت مجتهد که مورد سؤال است از روز اول میان خود مجتهدین مورد بحث بود، هم در اصل داشتن ولایت و نداشتن، و هم در حدود ولایت و دامنهٔ حکومت او، و این یکی از فروع فقیه است، که طرفین دلیلهایی می آورند که عمدهٔ آنها احادیثی است که از پیامبر شکی امام ایک و ارد شده است.»

با توجه به رأی فوق و با عنایت به نظریات مختلف فقها در باب حکومت اسلامی و ولایت فقیه، ولایت فقیه نه ضروری دین است، نه ضروری مذهب است و نه ضروری فقه، بلکه اثبات آن محتاج اقامهٔ دلیل و برهان است.

ا. رجوع كنيد به استاد آيتالله شيخ عبدالله جوادى آملى، پيرامون وحـــى و رهـــبرى، مـقالة ولايت و امامت، ص ١٣٩\_١٣٩.

<sup>→</sup> الفقیه کالامام (ع) الا ماخرج بالدلیل دونه خرط القتاد» (چاپ سنگی ص ۱۵۴) در المنجد در توضیح قتاد آمده است: شجر صلب له شوک کالابر یقال: من دون هذا الامر خرط القتاد ای انه لاینال الا بمشقة عظیمة و ان خرط القتاد اسهل منه، و خرط القتاد هو انتزاع قشره او شوکه بالید. لازم به ذکر است که در کنگره دویستمین سال تولد شیخ انصاری (قم، ۱۳۷۳) بعضی معاصرین کوشیدند از مکاسب شیخ انصاری سازگار با کتاب القضاء ایشان قرائتی موافق با ولایت عامه فقیه ارائه دهند. رجوع کنید به مقالات ولایت فقیه در کنگره یاد شده.
۱. امام خمینی، کشف الاسرار، ص ۱۸۵.

بازمی ماند، و عقل انسان نیز از کشف احکام شرعی عاجز است، پس بر خداوند سبحان از باب حكمت و لطف واجب است كه اين احكام را جعل فرمايد. وجوب جعل احكام از عوارض فعل الله است كه البته لوازم فقهي از قبیل وجوب عمل مکلّف به این احکام را در یمی دارد. آیا با چنین تحليلي نمي توان تمامي مسائل فقهي را مسئلهٔ كلامي قلمداد كرد؟ واضح است با چنین دلیلی نمی توان ولایت فقیه را کلامی کرد، بعلاوه آنچه مورد بحث فقها بوده و هست همان احكام فقهي وجوب اعمال ولايت بر فقها و وجوب تولِّي بر مردم است و واضح است که مدار بحث گذشته و حال، فقهی است نه کلامی. ثالثاً کلامی کردن مسئله پیامدهایی دارد که ضمن بررسى قول دوم به أن اشاره مى شود.

اما اگر مسئلهای از ارکان و اصول مذهب قلمداد شود لوازم ذیل بر آن مترتّب مي شو د:

اوّل. اصول دین یا مذهب از احکام عقلی است نه از احکام شرعی

دوّم. چنین مسئلهای یقینی است نه ظنّی (و لو ظن معتبر). مراد از یقین اعتقاد جازم مطابق با واقع است.

سوّم. چنین مسئلهای غیر قابل تقلید است، بلکه هر مُکلّفی موظف است در آن تحقیق کند و به آن یقین پیدا کند.

چهارم. التزام عملي به آن كافي نيست، اعتقاد نظري به آن لازم است. پنجم. برای اثبات چنین مسئلهای برهان (با تمامی قیود دقیق منطقی) ۱ لازم است و ادلهٔ غير يقيني كافي نيست. ولايت فقيه نه از اصول دين است نه از اصول مذهب، بلكه يكي از مسائل علم كلام است.

قول دوم، «ولايت فقيه در رهبري جامعه اسلامي و اداره مسائل اجتماعی در هر عصر و زمان، از ارکان مذهب حقهٔ اثنی عشری است که ریشههایی در اصل امامت دارد.» ۱ «ولایت فقیه از شئون ولایت و امامت و از اصول مذهب است و احكام راجع به ولايت، مثل ساير احكام فقهي از ادلهٔ شرعی استنباط می شود.» ۲

در بررسی قول اول در مباحث گذشته اشاره کردیم که از این زاویه تمامی احکام فقهی می توانند دارای بُعد کلامی باشند، به این معنی که بي شك بدون جعل احكام شرعى انسان به ضلالت افتاده، از سعادت

البرهان قياس مؤلف من يقينات ينتج يقيناً بالذات اضطراراً» رجوع كنيد بـ توضيحات شيخ الرئيس ابن سينا در برهان الشفاء؛ المقالة الثانية (قاهره، تحقيق ابوالعلاء عفيفي،

<sup>→</sup> و همچنین مقالهٔ سیری در مبانی ولایت فقیه به قلم معظمله در فصلنامهٔ حکومت اسلامی، شمارهٔ اوّل، پاییز ۱۳۷۵، ص ۶۰ و ۶۱.

<sup>(</sup>لازم به ذكر است كه تعابير مكتوب اوّل از مقالهٔ اخير دقيق تر است، ما مسئله را بر طبق مكتوب اوّل تقرير كرديم.)

١. «سؤال ٤۴: وظيفة مادر برخورد با اشخاصي كه اعتقاد به ولايت فقيه، جز درامور حسبيه ندارند، با آنکه می دانیم نمایندگان آنان از این فکر ترویج میکنند چیست؟ جواب: ولایت فقیه در رهبری جامعهٔ اسلامی و ادارهٔ مسائل اجتماعی در هر عصر و زمان، از ارکان مذهب حقهٔ اثناعشری است که ریشههای در اصل امامت دارد. کسانی که بر اساس استدلال و اقامهٔ برهان به آن اعتقاد ندارند معذورند و لکن ترویج اختلاف و تـفرقه بـین مسلمانان براى آنها جايز نيست.» استفتائات از مقام محترم رهبري، توضيح المسائل مراجع، ج ١، (دفتر انتشارات اسلامي وابسته به جامعهٔ مدرسين حوزهٔ علميهٔ قم، تابستان ۱۳۷۶)، ص ۳۷ و ۳۸.

۲. «سؤال ۷۰: آیا ولایت فقیه یک مسئله تقلیدی است یا اعتقادی، و حکم کسی که به آن اعتقاد ندارد، چیست؟ جواب: ولایت فقیه از شئون ولایت و امامت و از اصول مذهب است و احكام راجع به ولايت، مثل ساير احكام فقهي از ادلهٔ شرعي استنباط مي شود و كسى كه نهايتاً بر اساس دليل به عدم قبول ولايت رسيده است معذور است.» استفتائات از مقام محترم رهبری، توضیح المسائل مراجع، ج ۱، ص ۳۹.

٣. بند ششم از فصل هفتم، ولايت شرعى فقيه.

به حساب آوریم و بیذیریم که ریشه در اصل امامت دارد، باز نمی توان نتیجه گرفت که «ولایت فقیه از اصول مذهب است.»

ثالثاً چگونه می توان امری را که بسیاری از فقهای امامیه آن را باور ندارند، از اصول مذهب دانست؟ چگونه مجتهدانی که حتی از شناخت اصول مذهب خود عاجز و در عین حال معذور تلقی می شوند در فروع فقهی جایزالتقلیدند؟ آیا به رسمیت شناختن اختلاف نظر در اصول مذهب مخاطره آميز نيست؟ با توجه به اينكه اصول مذهب از ذاتيّات و مقوّمات مذهب و محقق هویت آن مذهب است، صدور اذن ورود به یک مسئله اختلافی ۲ به سرای قدسی اصول اعتقادی مذهب بشدت قابل تأمل است. بالاخره منكر چنين اصلى اگر خارج از مذهب نيست، پس چگونه آن را «اصل» می نامند؟ اگر معنای دیگری از اصول مذهب و ارکان آن اراده شده است مناسب است برای رفع ابهامات فوق تبیین شود.

حاصل بحث: ولايت فقيه نه بديهي و ضروري عقلي است، نه ضروری دین است، نه ضروری مذهب، نه ضروری فقه امامیه، نه از اصول مذهب تشيع است و نه از مسايل اعتقادي است؛ ولايت فقيه مطابق نظر اکثریت قریب به اتفاق فقها از فروع فقهی است و اثبات آن در گرو اقامه ادلهٔ اربعه (كتاب، سنت، اجماع و عقل) است. فقهى بودن ولايت فقیه هرگز از رفعت مقام و علّو جایگاه آن نمیکاهد. فقه علم شریفی ششم. انكار و يا جهل به آن باعث خروج از مذهب مي شود. با توجه به نكات ششگانه فوق:

اوّلاً اگر ولايت فقيه از اصول مذهب است نمي تواند در عين حال حکم شرعی تعبدی اباشد. چراکه اصول اعتقادات از امور یقینی است و در امور عقلی و یقینی تعبد راه ندارد.

ثانياً واضح است كه اگر ولايت فقيه از اصول مذهب باشد از فروع اصل امامت است و اصل مستقلی نیست (اصل ششم). اما فرع اصل، اصل نیست، عدم جواز سهوالنبی از فروع عصمت است و ریشه در اصل نبوت دارد، با این همه از اصول دین نیست. <sup>۲</sup> جزئیات پرسشهای نکیر و منکر در شب اول قبر<sup>۳</sup> از فروع اعتقاد به روز جزاست و ریشـه دراصـل معاد دارد، اما نمى توان گفت از اصول دين است. نحوهٔ محاسبهٔ اعمال حسنه و سیّنه در سرای دیگر از فروع مسئله عدل است و ریشههایی در این اصل مذهب دارد، با این همه از اصول مذهب شمرده نمی شود، كرامات عترت طاهره عليم الزفروع اعتقاد به ولايت ائمه عليم است و ریشه در اصل امامت دارد، با این همه از اصول مذهب محسوب نمي شود. حتى اگر ولايت فقيه را در عصر غيبت از شئون ولايت و امامت

۱. رجوع کنید به آیتالله سید ابوالقاسم موسوی خویی در اول کتاب **مسائل و ردود**، «معظم فقهاء الاماميه لايقولون بالولايه المطلقه للفقيه.» و نيز «صراط النجاة في اجوبة الاستفتاءات»

۲. در ضمن بررسی اجماع مستندات این ادعا ارائه خواهد شد. رجوع کنید به امام خمینی، كشف الاسرار، ص ١٨٥.

١. «سؤال ٥٩: آيا اعتقاد به اصل ولايت فقيه از ناحية مفهوم و مصداق امر عقلى است يـــا شرعي؟ جواب: ولايت فقيه \_كه عبارت است از حكومت فقيه عادل و دانا به احكام دين \_ حکم شرعی تعبدی است، که مورد تأئید عقل نیز می باشد و در تعیین مصداق، آن روش، عقلایی است که در قانون اساسی جمهوری اسلامی بیان شده است.» استفتائات از مقام محترم رهبری، توضیح المسائل مراجع، ج ۱، ص ۳۷.

رجوع كنيد به نظر ويژهٔ شيخ صدوق(ره) دربارهٔ سهوالنبي در من لايحضره الفقيه، كتاب الصلوة، احكام السهو و الشك، ذيل حديث ١٠٣١. ج١، ص ٣٥٩\_ ٣٤٠، (تصحيح على اكبر غفاری، تهران ۱۳۹۲ ق).

٣. رجوع كنيد به شيخ مفيد، تصحيح الاعتقاد، فصل في مسئلة القبر، مصنفات الشيخ المفيد، المجلد الخامس، (قم، ١٤١٣) ص ٩٨\_٩٩.

۲۴۲ حکومت ولایی

محجوریت است که دلیل معتبر میخواهد نه اینکه رشید بودن محتاج اثبات باشد. بر هفت گونهٔ ولایت در امور خصوصی دلیل معتبر فقهی اقامه شده است؛ الذا به اتفاق فقها، از تحت این اصل خارج شده است. ولايت فقيه فراتر از امور حسبيه يعنى ولايت فقيه در حوزه امور عمومي که از آن به ولایت عامه فقیه و از حیثی به ولایت مطلقهٔ فقیه و گاهی به ولايت سياسي فقيه تعبير مي شود \_ مورد بحث ماست. از ادلهٔ اقامه شده بر ولايت فقيه انتظار مي رود، ولايت فقيه بر مردم در حوزهٔ امور عمومي را اثبات كند. در اين صورت ولايت عامه فقيه (يا ولايت مطلقه فقيه) نيز از تحت اصل عدم ولايت خارج مي شود، اما اگر ادلهٔ اقامه شده، چه از حيث صدور و سند، یا از حیث جهت صدور، یا مهمتر از همه از حیث دلالت نتوانستند این مهم را اثبات کنند، در این صورت در حوزهٔ امور عمومی به «اصل عدم ولایت» تمسک می شود و هر گونه تصرفی در حوزهٔ امور عمومی علاوه بر رعایت ضوابط شرعی، متوقف بر تحصیل اذن و رضایت عمومی خواهد بود. لذا بحث مبادی تصدیقی ولایت در اندیشه سیاسی از اهمیت حیاتی برخوردار است. اثبات ولایت شرعی فقیه بر مردم در حوزهٔ عمومی یک نوع اندیشه سیاسی و حقوق عمومی را رقم میزند و عدم اثبات آن نوعی کاملاً متباین از اندیشهٔ سیاسی و حقوق عمومی را ترسیم خواهد کرد. اهمیت بحث مبادی تصدیقی ولایت، به حدی است كه محقق دين باور علوم سياسي، حقوق عمومي و فقه بدون تعيين موضع در این امر خطیر، اذن ورود به دیگر مباحث این سه علم نخواهد یافت.

# فصل شانزدهم

# اصل عدم ولايت

یکی از مباحث مقدماتی \_ قبل از پرداختن به ادله ولایت فقیه \_ بحث اصل عدم ولايت است. در مباحث فقهي، قبل از ارائه ادله، مفاد اصل و قاعده در مسئله مورد بررسی قرار می گیرد. فایدهٔ تأسیس اصل این است که در مواردی که در تحقق ولایت شک داشته باشیم، به اصل تمسک مي شود. موارد مخالفِ اصل، دليل مي خواهد. ديگر موارد، تحت اصل باقى مىمانند. به لحاظ فقهى اصل، عدم ولايت است، يعنى قاعده بر اين است که هیچ کس بر دیگری ولایت ندارد و دیگران حق دخالت در سرنوشت و شئون او را ندارند. هر فردی در چارچوب عقل و شرع متصدی امور مرتبط به خود است و البته نسبت به عملکرد خود در برابر خداوند مسئول و در قیامت پاسخگو خواهد بود. اینکه در هر حوزهای اعم از خصوصی و عمومی، فرد دیگری بتواند متصدی امور انسان شود و بدون كسب رضايت او در شئونش تصرف كند و بر او ولايت ييدا كند، محتاج دليل معتبر شرعى است. تنها در جايي خلافِ اصل عدم ولايت عمل می شود که شارع مقدس، فرد یا جامعه را در آن مورد، ممنوع از تصدی و تصرف تشخیص داده باشد. بنابراین اصل، عدم محجوریت انسانهاست؛ يعنى همهٔ أدميان، حاكم بر سرنوشت خويش هستند و اين

۱. اولیاء میت؛ ولایت ولد ذکور اکبر در قضاء فوائت والد؛ ولایت پدر و جد پدری بر اولاد صغیر، سفیه و مجنون خود، ولی دم، وصایت و قیمومت، تولیت وقف، ولایت حاکم شرع در امور حسبیه. ما این هفت مورد را به تفصیل در بند یازدهم فصل چهارم «ولایت فقهی» مورد بحث قرار دادیم.

آن چنان که پیشتر نیز اشاره کردیم، انخستین فقیهی که اصل عدم ولايت را مطرح كرده است، مرحوم آيت الله شيخ جعفر كاشف الغطاء قدس سره، فقیه بزرگ عصر قاجاری است. آیس از وی و بویژه از زمان شیخ اعظم مرتضی انصاری قدس سره این اصل همواره مورد تمسک فقیهان بوده است. امام خمینی قدس سرهالشریف نیز قبل از پرداختن به ادلهٔ منصب ولايت و قضاوت فقها به شرح ذيل اصل عدم ولايت را مورد عنایت قرار داده است: «اصل اولی در مقام [حکومت و قضاوت] عدم نفوذ حکم احدی در حق دیگری است، چه قضاوت و چه غیر آن، در این مسئله [اصل عدم ولايت] اصحاب وحي و اوصياء ايشان و غير آنها تفاوتي ندارد. مجرد نبوت، رسالت، و وصایت و علم به هر درجهای باشد و سایر فضایل موجب نمی شود که حکم صاحب آن نافذ و قضاوت وی فاصل [خصومت] باشد، آنچه عقل به آن حكم ميكند، نفوذ حكم خداوند تعالى در خلق است، چرا كه او مالك و خالق ايشان است، و تصرف در خلائق به هر نحوی تصرف در ملک و سلطنت خداوند است. خداوند تعالى به استحقاق ذاتى سلطان جميع خلايق است، و سلطنت ديگران و نفوذ حكم و قضاوت ماسوى الله محتاج به جعل الهي است. پیامبر عَلَیْلَهُ از جانب خداوند به خلافت و حکومت مطلقاً \_چه قضاوت و چه غير أن \_ نصب شده است. بنابراين رسول اكرم ﷺ به جعل الهي از جانب خداوند سلطان بر عباد است... بعد از رسول اكرم عَلَيْهِ أَسُمه عَلَيْكُمْ

۱. بند ۱۴ فصل چهارم «ولایت فقهی».

یکی پس از دیگری سلطان و حاکم بر عباد است و به نصب الهی و نصب

نبوی حکمشان نافذ است... اشکال در امر قضاوت و حکومت در زمان غیبت است، بعد از جریان اصل متقدم [عدم ولایت] و بعد از دلالت ادله بر اینکه قضاوت و حکومت از مناصب خاص خلیفه و نبی و وصی است... بنابراین برای خروج از مقتضای اصل [عدم ولایت] و مفاد ادله [شئون خلافت] چارهای جز دلیل قاطع و معتبر نداریم....» ا

فقیهان برای خروج از اصل عدم ولایت و اثبات ولایت شرعی فقیه بر مردم در حوزهٔ عمومی به برخی روایات، دلیل عقل، اجماع و برخی آیات قرآن کریم متوسل شدهاند. این ادله، چهار مطلب را می باید اثبات نمایند: اول ولایت، دوم انتصاب، سوم اطلاق ولایت، چهارم شرط فقاهت.

شيخ جعفر كاشف الغطاء، كشف الغطاء عن مبهمات الشريعة الغرّاء، ص ٣٧ (چاپ سنگي).

۳. رجوع کنید به شیخ مرتضی انصاری، المکاسب، ج ۲، ص ۴۵ (چاپ بیروت، ۳ جلدی) و
 کلیه شروح، حواشی و تقریرات فقهای پس از وی بر مکاسب شیخ.

امام خمینی، الرسائل، رسالة فی الاجتهاد و التقلید، ص ۱۰۰ و ۱۰۱ (قم، ۱۳۸۵، ه.ق).

أيتالله شيخ جعفر سبحاني، تهذيب الاصول، تقرير ابحاث امام خميني، رسالة في الاجتهاد و التقليد، ج ٣، ص ١٤٣٥ (قم، ١٣٨٧ ق).

و بالاخره توقيع وارده از ناحيهٔ مقدسهٔ امام زمان (عجلالله تعالى فرجهالشريف) خواهيم پرداخت. اگر در روايتى معصومى از معصوم ديگرى نقل مىكند، معصوم اقدم، ملاك ترتيب مطرح كردن روايت است. در ميان مستندات روايي حكومت ولايي، در مجموع چهار دسته روايت منقول از پيامبر عياله به چشم مىخورد. اين روايات عبارتند از: السطان ولئ من لاولئ له؛ اللهمارحم خلفائى، الفقهاء امناء الرسل والعلماء ورثة الانبياء.

#### روايت اول. السلطان وليّ من لاوليّ له.

روى عن النبى عَلَيْقَا الله السطان وليّ من لاوليّ له». از پيامبر عَلَيْقَالُهُ روايت شده است كه سلطان وليّ كسي است كه وليّ ندارد.

در مضمون این روایت دو نکته به چشم میخورد که آن را از دیگر روایات مستند ولایت فقیه، ممتاز میسازد:

اول. استفاده از واژهٔ «ولئ» و به طور كلى از مشتقات مادهٔ ولايت. در ديگر مستندات روايي ولايت فقيه از اين واژه استفاده نشده است. لذا از اين حيث اين روايت صريحترين مستند ولايت فقيه است.

دوم. استفاده از واژه «سلطان» که بدون نیاز به هیچ تأویلی دلالت بر قدرت سیاسی دارد. حال آنکه استناد به دیگر ادله در بحث قدرت سیاسی محتاج ضمیمه کردن مقدماتی است. همراهی سلطان با ولیّ در این روایت ارتباط آن را با حکومت ولایی نزدیکتر میسازد.

جمعی از فقهای شیعه در ابواب مختلف فقهی بویژه در بحث اولیاءِ نکاح و اولیاءِ عقد بیع، به این روایت استناد کردهاند. ۲ ملااحمد نراقی

# فصل هفدهم

# ادلهٔ ولایت فقیه در روایات منقول از پیامبر ﷺ

فقیهان مهمترین مستند ولایت فقیه را روایات پیامبر ﷺ و اهل بیت علیه فقیهان مهمترین مستند ولایت فقیه را گردآوری کرد، ملااحمد نراقی (ره) (م ۱۲۴۵ ه. ق) است، اهر چند این فقیه محترم به بحث از دلالت و سند این روایات نپرداخت. پس از وی دیگر فقیهان بویژه شاگرد نامدارش، شیخ اعظم انصاری (ره) به ژرفاندیشی و تأمل در ابعاد مختلف این روایات پرداختند. در طول این یک قرن و نیم که ادلهٔ روایی ولایت فقیه مورد بحث فقیهان واقع شده، بتدریج از میان این روایات، ده دسته روایت به عنوان مستند روایی ولایت فقیه مطرح شده است. هر دسته روایت گاهی شامل یک روایت و گاهی شامل چندین روایت با مضمون واحد می شود. ما این روایات دهگانه را به ترتیب نسبت به معصومین مورد بحث قرار خواهیم داد. یعنی ابتدا به روایات منقول از معصومین اکرم ﷺ میپردازیم و سپس به روایات نقل شده از امیرالمؤمنین ایگی میپردازیم و سپس به روایات نقل شده از امیرالمؤمنین ایگی میپردازیم و سپس به روایات نقل شده از امیرالمؤمنین ایگی میپردازیم و سپس به روایات نقل شده از امیرالمؤمنین ایگی میپردازیم و سپس به روایات نقل شده از امیرالمؤمنین ایگی میپردازیم و سپس به روایات نقل شده از امیرالمؤمنین ایگی میپردازیم و سپس به روایات نقل شده از امیرالمؤمنین ایگی میپردازیم و سپس به روایات نقل شده از امیرالمؤمنین ایگی میپردازیم و سپس به روایات نقل شده از امیرالمؤمنین ایگی میپردازیم و سپس به روایات نقل شده از امیرالمؤمنین ایگی میپردازیم و سپس به روایات نقل شده از امیرالمؤمنین ایگی میپردازیم و سپس به روایات نواید ایگی امام موسی کاظم ایگی ایکان ا

١. نراقي، عوائد الايام، ص ٥٣٤.

٢. علامه حلّى، تذكره الفقهاء، ج ٢، ص ٥٩٢ (چاپ سنگى)؛ شهيد ثانى، مسالك الافهام،

مالاحمد نراقى، عوائدالايام، عائده ۵۴ فى بيان ولايةالحاكم و مافيه الولاية، ص ۵۳۱-۵۳۵.

شیخ مرتضی انصاری، المکاسب، ج ۲، ص ۴۷\_۵۱.

مقدمهٔ ششم. مراد از «من لاولیّ له» همهٔ افرادی است که شأنیت نیاز به ولی را دارا هستند (بر حسب شخص، صنف، نوع یا جنس) یعنی افرادی که در عین نیاز به سرپرستی ولیّ شرعی، فاقد ولیّ خاص شرعی هستند. ا «من لاولیّ له» اختصاص به حوزهٔ امور خصوصی و امور حسبیه ندارد، بلکه امور عامه و حوزهٔ امور عمومی را نیز شامل می شود. لذا همهٔ مردم به استثنای فقهای عادل مولی علیهِ سلطان یعنی فقیه عادل هستند، چرا که اصولاً جامعهٔ انسانی بدون ولایت فقهای عادل سعادتمند نمی شود بلکه با سیطرهٔ طاغوت منحرف می شود، با ولایت سلطان عادل شرعی ولایت فقیه می مشود، با ولایت سلطان عادل می می شود ایشان می شود ایشان می شود.

مقدمهٔ هفتم. مضمون روایت جملهٔ خبری در مقام انشاء است. مفاد این انشاء تنها نصب فقیهان عادل به ولایت می تواند باشد. به عبارت دیگر حکومت ولایی، حکومتی انتصابی است نه انتخابی.

مقدمهٔ هشتم. ولایت سلطان در این روایت به مورد خاصی مقید نشده است، بلکه تمامی شئون مولّی علیه را شامل می شود. به عبارت دیگر سلطان، مأذون و مجاز به هر فعلی است که برای «من لاولیّ له» مصلحت دارد و البته مرجع تشخیص مصلحتِ مولّیٰ علیهم، خود سلطان است. بر این اساس ولایت سلطان نه فقط عامه بلکه مطلقه است.

این هشت مقدمه محورهای ذیل را اثبات مینمایند: سند روایت (مقدمه اول)، شرط فقاهت (مقدمهٔ دوم و سوم)، محور ولایت (مقدمهٔ چهارم و پنجم و ششم)، محور انتصاب (مقدمهٔ هفتم) و محور اطلاق و قلمرو اختیارات سلطان (مقدمهٔ هشتم).

جمعي از فقها اين روايت را چه از نظر سند و چه از نظر دلالت، مورد

قدس سره نخستین فقیهی است که آن را از مستندات ولایت عامه فیقیه شمرده است. ابه هر حال در میان مستندات روایی ولایت فیقیه پس از مقبوله و توقیع، این روایت یکی از روایات اصلی شمرده شده است. تمسک به این روایت برای اثبات ولایت انتصابی مطلقه فقیه مبتنی بر یذیرش تمامی مقدمات ذیل است:

مقدمهٔ اول. شهرت این روایت بین فریقین و کثرت موارد استعمال آن در ابواب مختلف فقهی، ما را از پرداختن به سند آن بی نیاز می کند.

مقدمهٔ دوم. مراد از سلطان، صاحب قدرت معتبر شرعی است؛ نه هر صاحب قدرتی. به عبارت دیگر مراد، سلطان عادل و حق است، نه سلطان ظالم و فاسق.

مقدمهٔ سوم. در عصر حضور معصوم الله سلطان عادل منحصر در امام معصوم الله است، اما در عصر غیبت، جانشینان ائمه الله یعنی فقیهان عادل نیز سلطان عادل و مشروع محسوب می شوند. به عبارت دیگر فقاهت شرط سلطنت مشروع در عصر غیبت است.

مقدمهٔ چهارم. نوع حکومت سلطان عادل «ولایت» است. بین سلطان، و «من لاولیّ له» رابطهٔ ولایت برقرار است.

مقدمهٔ پنجم. «من لاولی له» اختصاصی به اموات ندارد، بلکه احیاء و زندگان را نیز شامل می شود.

شیخ مرتضی انصاری، المکاسب، ج ۲، ص ۵۱.

<sup>→</sup> ۲، ص ۴۵۳ (چاپ سنگی)؛ شیخ یوسف بحرانی، الحدائق الناضرة، ج ۲۳، ص ۳۳۹؛ سید علی طباطبایی، ریاض المسائل، ج ۲، ص ۸۱ (چاپ سنگی)؛ شیخ محمد حسن نجفی، جواهر الکلام، ج ۲۲، ص ۱۸۸.

روایت ۱۷، عوائد الایام، ص ۵۳۴.

۲. «و اما الاخبار المذكورة لاثبات الولاية العامة للفقيه ... و العمدة المقبولة و التوقيع و ما اشتهر من ان السلطان ولى من لاولى له» آيتالله سيد احمد خوانسارى، جامع المدارك، كتاب التجارة، ج ٣، ص ١٠٠٠.

مناقشه قرار دادهاند، ا و جمعی دیگر از مثبتین و منکرین ولایت فقیه از فرط ضعف اصولاً أن را شايستهٔ بحث و اشاره نيافتهاند. <sup>٢</sup> ما اين دليل را بر اساس هشت مقدمهٔ یاد شده مورد بحث و تحلیل قرار می دهیم:

اما مقدمهٔ اول (سند روایت)؛ این روایت در هیچ یک از جوامع روایی شيعه نقل نشده است، يعني نه در كتب اربعه (كافي، من لا يحضره الفقيه، تهذیب و استبصار) و نه در جوامع روایی متأخرتر (وسایل الشیعه، وافی و بحار الانوار) از آن اثری نیست. این حدیث را اهل سنت در سنن خود نقل کر دهاند. ۳ از قرن هفتم به بعد در مباحث فقه تطبیقی و مقارن، بتدریج وارد كتب فقهى شيعه شده و در بعضى ابواب فقهى مورد استفاده قرار گرفته است. به نظر استاد اساتید ما فقیه متتبّع مرحوم آیتالله بروجردی ره اصولاً روایت بودن این جمله ثابت نشده است، بلکه ظاهراً از عبارات فقهاء و از قواعد مستفاد از برخى ادله از قبيل قاعده «كل عقد يضمن بصحيحه يضمن بفاسده» مي باشد. ٤ مرحوم آيت الله شيخ مرتضى حائرى (ره) نیز به همین نظر متمایل است.<sup>۵</sup> به هر حال مطابق ضوابط مسلم فنی، این نقل از یک حدیث مرسل یا ضعیف تجاوز نمی کندع؛ کثرت استعمال

ـبر فرض تسلیم ـ جابر ضعف سند نمی باشد او در نتیجه به واسطه موهون بودن سند، این عبارت به عنوان روایت قابل استناد فقهی نیست. شيخ اعظم انصاري (ره) و آيت الله سيد احمد خوانساري (ره) از جمله فقهایی هستند که به بی اعتباری سند این روایت تصریح کر ده اند. ۲ هر چند بی اعتباری سندی این عبارت ما را از نقد دیگر مقدمات آن بی نیاز می کند، اما تأمل در دیگر مقدمات این دلیل نشان می دهد که فارغ از ضعف مفرط سندی، دلالت این حدیث نیز به مطلوب تمام نیست.

مقدمه دوم قابل پذیرش است. دین، سلطنت ظالم و فاسق را به رسمیت نمی شناسد تا ولایت تمام جامعه یا بخشی از آن را به او بسیارد. بنابراین سلطان به قرینهٔ عقلی مقید به سلطان حق و عادل است.

اما مقدمهٔ سوم (شمول سلطان عادل نسبت به فقهای عادل در عصر غیبت)، آیتالله سید احمد خوانساری (ره) در این مقدمه خدشه کرده است؛ به نظر این فقیه دقیق سلطان در این روایت، از معصوم و منصوب خاص معصوم تجاوز نمی کند. محقق ایروانی (ره) در حواشی خود بر مكاسب در اينكه سلطان در اين روايت، شامل غيرمعصوم هم مي شوديا نه از کلمات شیخ اعظم، دو وجه مثبت و منفی استظهار کرده است. ۴ بعضى از فقهاى معاصر بدون اشكال شمول سلطان را نسبت به فقيه عادل در عصر غيبت پذيرفتهاند. اگر چه سلطان حق انحصاري در معصوم

١. از جمله شيخ مرتضى انصاري، محقق ايرواني، ميرزاي نائيني، آيتالله سيد محسن حكيم، آیتالله سید احمد خوانساری، آیتالله شیخ مرتضی حائری یزدی.

۲. از جمله امام خمینی، آیتالله خویی، آیتالله منتظری و ....

٣. سنن ابي داود، ج ٢، ص ٥٤٤، حديث ٢٠٨٣؛ سنن الترمذي، ج ٢، ص ٢٨٠، حديث ١١٠٨؛ سنن ابن ماجه ج ١، ص ٤٠٥، حديث ١٨٧٩ و ١٨٨٠؛ سنن البيهقي، ج ٧، ص ١٠٥.

۴. «فانه لم يثبت كونه رواية كما في جواب السيد الفقيه المتتبع البروجردي الطباطبايي قدس سره فيما كتبه في مقام اثبات ولاية الفقيه بل استظهره قدس سره كونه من عبارات الفقهاء و القواعد استفادة من الادلة نظير قولهم كل عقد يضمن بصحيحه يضمن بفاسده.» آيتالله شيخ مرتضى حائري يزدي، ابتغاء الفضيلة، ج ٢، ص ٢٣١ (نسخهٔ خطى عكسى شمارهٔ ۱۵۵، کتابخانهٔ آیتالله مرعشی نجفی در قم).

۵. ابتغاء الفضيلة، ج ۲، ص ۲۳۰ و ج ۲، ص ۲۳۰ و ۲۳۱ (متن و حاشيه).

۶. آیتالله مکارم شیرازی، انوارالفقاهة، کتاب البیع، ج ۱، ص ۵۱۰.

١. دربارهٔ عدم حجيت شهرت عملي از جمله رجوع كنيد به: آيت الله خويي، مصباح الاصول،

<sup>7.</sup> شيخ مرتضى انصارى، المكاسب، ج ٢، ص ٥٠؛ آيت الله سيد احمد خوانسارى، جامع المدارک، ج ۳، ص ۱۰۰.

٣. جامع المدارك، ج ٣، ص ١٠٠: «و اماما اشتهر من ان السلطان ولى من لاولى له فلعل المراد من السلطان، المنصوب بالخصوص من قبل المعصوم صلوات الله عليه.»

شیخ علی ایروانی، حاشیة المكاسب، ص ۱۵۷ (چاپ سنگی).

ندارد، اما از این روایت به تنهایی نمی توان نتیجه گرفت که فقاهت شرط سلطنت در عصر غیبت است. این شرط خود مورد بحث است و می باید بر آن دلیل اقامه کرد. به عبارت دیگر تمسک به چنین روایتی برای اثبات سلطنت فقیه مصادره است.

پذیرش مقدمهٔ چهارم در گرو قبول مقدمهٔ ششم است. مرحوم میرزای نائینی مقدمه پنجم را نپذیرفته، احتمال داده است که این روایت تنها ولایت سلطان بر امور امواتِ فاقد ولیّ را در برمیگیرد و شامل زندگان بی سرپرست نمی شود. ایشان بر این استظهار خود دلیلی اقامه نفرموده اند، لذا می باید مقدمهٔ پنجم را تمام دانست.

اما مقدمهٔ ششم (ولایت سلطان بر تمام مردم)، شیخ اعظم انصاری (ره) ضمن پذیرش دلالت این روایت بر امور حسبیه از جمله یتیم صغیر، مجنون بعد از بلوغ، غایب، ممتنع، مریض، مُغمیٰ علیه، میتِ فاقد ولیّ، و قاطبهٔ مسلمین اگر صاحب اراضی مفتوح عنوة باشند و موقوف علیهم در اوقاف عامه و مانند آن، تمسک به آن را در امور عامه محتاج ادلهٔ عموم نیابت نیز به نظر شیخ اعظم عموم نیابت دانسته است، ادلهٔ عموم نیابت نیز به نظر شیخ اعظم مخدوش است. محقق نائینی (ره) و آیتالله حکیم (ره) نیز با تأیید دیدگاه شیخ اعظم (ره)، منکر دلالت این روایت در امور عامه شدهاند. آین روایت تنها ولایت سلطان بر غیّب و قصر و مانند آن را اثبات میکند، چرا که ناظر به اشخاص نیازمند به ولیّ شرعی است و به هیچ وجه ناظر به ولایت فقیه بر جامعهٔ اسلامی و حکومت ولایی نیست چرا که بنابراین

۱. شیخ موسی نجفی خوانساری، منیة الطالب، تقریر ابحاث میرزای نائینی، ج ۱، ص ۳۲۷ (چاپ سنگی). رجوع کنید به آیتالله مکارم شیرازی، انوار الفقاهة، کتاب البیع، ج ۱،

نظریه، سلطان عادل ولّی همهٔ مردم است، نه اینکه تنها ولیّ من لاولیّ له و افراد فاقد ولیّ باشد. به عبارت دیگر روایت تنها ولایت در امور خاصه (مشهور به امور حسبیه) را اثبات مینماید، اما تمسک به آن در امور عامه جداً مشکل است. ا

به بیان دیگر پذیرش مقدمهٔ ششم مبتنی بر قبول یک پیش فرض است: «مردم در حوزهٔ امور عمومی محجورند و نیازمند ولی شرعی هستند.» این پیش فرض، خود، اول کلام است، به چه دلیل معتبر فقهی یا کلامی این مطلب اثبات شده است؟ اگر کسی محجوریت مردم در حوزهٔ امور عمومی را بدیهی عقلی یا ضروری دین می داند و آن را بی نیاز از اقامه دلیل می پندارد که هیچ؛ والا تمسک به این روایت و مانند آن برای اثبات ولایت شرعی فقیه بر مردم در حوزهٔ عمومی، مصادره و ممنوع است.

اما مقدمهٔ هفتم، اگرچه این عبارت جملهٔ خبریه در مقام انشاء است، اما انشاء اعم از نصب به ولایت است، دیگر طرق انشاء از قبیل وکالت از جانب معصوم الحیلای یا وجوب تعیین و اعلام شرایط از جانب شارع و انتخاب سلطان عادل از سوی مردم نیز متصور است، و اذاجاء الاحتمال بطل الاستدلال، دلیل اعم از مدعاست و بین انشاء و نصب نیز تلازمی در کار نیست. لذا این روایت از اثبات انتصاب فقیهان به ولایت بر مردم عاجز است. اما مقدمهٔ هشتم (قلمرو اختیارات سلطان)، با عنایت به نقد مقدمهٔ ششم، مشخص شد که اطلاق این روایت تنها امور حسبیه و امور غیّب و ششم، مشخص شد که اطلاق این روایت تنها امور عمومی ندارد تا از قصّر را در بر میگیرد و اصولاً دلالتی به حوزهٔ امور عمومی ندارد تا از

حاصل بحث: روایت «السلطان ولیّ من لاولیّ له» فارغ از ضعف جدی و غیرقابل اغماض سندی، اولاً، هیچ دلالتی به شرط فقاهت در سلطنت

اطلاق یا عمومیت اختیارات سلطان در این حوزه بحث کنیم.

۲. شیخ مرتضی انصاری، المکاسب، ج ۲، ص ۵۰ـ۵۱.

٣. منية الطالب، ج ١، ص ٣٢٧. آيت الله سيد محسن حكيم، نهج الفقاهة، ص ٣٠٣.

۱. رجوع كنيد به انوار الفقاهة، كتاب البيع، ج ۱، ص ۵۱۰ـ۵۱.

ندارد، ثانیاً، هیچ دلالتی به حوزهٔ امور عمومی ندارد و اصولاً منحصر به امور حسبیه است و اشارهای به ولایت بر مردم ندارد. ثالثاً، هیچ تلازمی با انتصاب به ولایت ندارد و رابعاً، هیچ دلالتی به اطلاق یا عموم ولایت در حوزه امور عمومی نیز ندارد.

# روايت دوّم. اللهم ارحم خلفائي

شیخ صدوق در من لایحضره الفقیه «قال: قال امیرالمؤمنین علیه قال: قال رسول الله عَمَیه الله می ا

شیخ صدوق به نحو مرسل از امیرالمؤمنین الله روایت می کند: «رسول خدا الله فرمود: خداوند خلفای مرا رحمت کند. عرض شد: ای رسول خدا، خلفای شما چه کسانی هستند؟ فرمود: آنها که بعد از من می آیند و حدیث و سنت مرا نقل می کنند.»

شیخ صدوق این حدیث مرسل را در عیون اخبار الرضا  $(3)^{7}$  به سه طریق مسند با سندهای متفاوت و مستقل، و در معانی الاخبار با سند چهارمی، و در امالی با سندی شبیه به سند چهارم نقل کرده است. این روایت در صحیفة الرضا  $(3)^{0}$  عوالی اللئالی ، لباللباب قطب

راوندی ۱، منیةالمرید شهید ثانی. ۲ و نیز در منابع اهل سنت نقل شده است. ۳ از جمله امتیازات این دسته از روایات، توصیف خلفا و جانشینان پیامبر کی از زبان مبارک ایشان است. این دسته از روایات توسط محقق نراقی، صاحب عناوین، صاحب جواهر و جمعی دیگر از فقها در بحث ولایت فقیه مورد استناد قرار گرفته است. ۴ حضرت امام خمینی قدس سره نیز در کتاب البیع ابعاد مختلف این دسته از روایات را به عنوان نخستین دلیل روایی ولایت فقیه مورد تحلیل قرار داده، دلالت آنها را به ولایت فقیه بر مردم، پذیرفتهاند. ۵

تمسک به این دسته از احادیث در اثبات ولایت انتصابی مطلقهٔ فقیه بر مردم، مبتنی بر پذیرش تمامی مقدمات ذیل است:

مقدمهٔ اول. سند این روایت «به واسطهٔ کثرت طرقش قابل اعتماد (و موجب اطمینان نفس) است. بلکه حتی اگر مرسله باشد، از مرسلههای شیخ صدوق است و از مرسلههای امثال ابن ابی عمیر (که مراسیل او تلقی به قبول شده است) کمتر نیست. مرسلات شیخ صدوق بر دو قسم است: قسم اول، آنچه به نحو ارسال اما جزم به معصوم، نسبت می دهد مثل این

۱. شیخ صدوق، من لا یحضره الفقیه، باب النوادر، حدیث ۵۹۱۹، ج ۴، ص ۴۲۰ (تصحیح علی اکبر غفاری، تهران).

۲. شیخ صدوق، عیون اخبار الرضا، باب ۳۱، حدیث ۹۴، ج ۲، ص ۳۷.

٣. شيخ صدوق، معانى الاخبار، باب ۴۲۳ (باب معنى قول النبى اللهم ارحم خلفائى ثلاثاً)،
 ج ٢، ص ٣٧۴.

شیخ صدوق، الامالی، مجلس ۳۴، حدیث ۴، ص ۲۴۷، (تصحیح مؤسسهٔ بعثت، قم، ۱۴۱۷ ق).

۵. صحیفة الامام الرضا (ع)، حدیث ۷۳، ص ۵۶ (تصحیح محمد مهدی نجف، مشهد، ۱۴۰۶ ق).

ابن ابي جمهور الاحسائي، عوالى اللئالي، تصحيح شيخ مجتبى عراقي.

۱. مستدرک الوسائل، ابواب صفات القاضی، باب ۸، حدیث ۵۲.

۲. شهید ثانی، منیة المرید، ص ۱۰۱ و ۳۷۰ (تصحیح شیخ رضا مختاری).

۳. الترغيب و الترهيب ج ۱، ص ۱۱۰؛ المحدث الفاضل ص ۱۶۳؛ شرف اصحاب الحديث ص ۱۳، جامع بيان العلم و فضله ج ۱، ص ۵۵؛ كنز العمال، ج ۱۰، ص ۲۲۹ حديث ۲۹۲۰۸ و ۹، ص ۱۲۶ حديث ۲۹۱۶۷؛ مجمع الزوائد، ج ۱، ص ۱۲۶.

۴. نراقی، عوائد الایام، ص ۵۳۱؛ میر عبدالفتاح حسینی مراغی، العناوین، ص ۵۵۵ (چاپ سنگی)؛ شیخ محمد حسن نجفی، جواهر الکلام، ج ۲۱، ص ۹۹۵؛ شیخ عبدالله ممقانی (م ۱۳۵۱ ق) هدایة الانام فی حکم اموال الامام (ع)، ص ۱۴۲ (چاپ سنگی)؛ آیتالله سید محمد رضا موسوی گلپایگانی، الهدایة الی من له الولایة، تقریر ابحاث توسط میرزا احمد صابری، ص ۳۴.

۵. امام خمینی، کتاب البیع، ج ۲، ص ۴۶۷-۴۷۰. امام خمینی، ولایت فقیه، ص ۴۸-۵۴.
 (تهران، ۱۳۷۳، چاپ دفتر تنظیم و نثر آثار امام خمینی).

نه، زیرا بسیاری از روایات وارده از طرق معصومین علی متصدی بیان

حكم واقعى نيستند، [بلكه از باب تقيّه صادر شده ] بـه واسطه كـثرت

ابتلای ایشان به والیان جائر. و ما به سنت و روایات رسولالله ﷺ جز از

می دهند] در آن نیست، امکان دارد که گفته شود این جمله یا از قلم

مصنف [شیخ صدوق] یا از قلم ناسخین ساقط شده است، چرا که در

دوران امر بین اینکه قائل به زیادی جملهای یا سقوط آن [از روایت]

شويم، احتمال سقوط اوليٰ است، چرا كه احتمال اضافه كردن بسيار

بعید است، و در حین استنساخ فراوان اتفاق میافتد که جملهای از

قلم ناسخ بيفتد، اگرچه اين نيز في حدنفسه خلاف اصل است [اصل عدم

سقوط است]، و تردیدی نیست که مطلوب از بسط سنت، گسترش و

اشاعهٔ سنت و روایت رسولالله عَلَیْقَ است، نه آنچه به ایشان نسبت

داده می شود و لکن کذب و خلاف سنت است. کسی که احراز سنت و

علاج روایات متعارض با موازین معتبری که از جانب ائمه علمی وارد

شده و غير آن، و تشخيص روايات مخالف كتاب و سنت از موافق

آنها برایش میسر است، مجتهد متبّحر و محدث فقیه است، نه

ناقل حدیث، هر که می خواهد باشد. به علاوه مناسبت حکم و موضوع ما

را به سمت فقيه هدايت ميكند، چراكه منصب خلافت رسول الله عَيْنِاللهُ وَ

ولایت از جانب او برای فرد عامی راوی حدیث که احکام الهی را

تمييز نمى دهد معقول نيست، چنين كسى مانند كاتب احاديث است

و اما به نسبت به مرسله که این ذیل [به مردم بعد از من تعلیم

روایت که میگوید: قال امیرالمؤمنین التیلا، قسم دوم، آنچه که میگوید: روی عنه التیلا. قسم اول از مراسیل معتمده و مقبوله به حساب می آیند.» ا بنابراین سند روایت فی الجمله بلااشکال است.

مقدمهٔ دوم. خلفای پیامبر عَیْشُ منحصر در ائمه هدی عیش نمه باشد، به عبارت دیگر «خلفائی» هم خلفای بلاواسطهٔ پیامبر یعنی ائمه عیش و هم خلفای معالواسطه یعنی عالمان دین را شامل می شود. «توهم اینکه مراد از خلفاء، خصوص ائمه عیش باشند، در غایت وهن است. چرا که تعبیر از ائمه عیش به راویان احادیث غیرمعهود است، بلکه ایشان خزّان علم خداوندند، ایشان صفات جمیلهٔ فراوانی دارند که اشاره به این مقام رفیع با تعبیر «راویان احادیث» مناسبتی ندارد، بلکه اگر مقصود از خلفا، اشخاص ائمه عیش بود، هر آینه به «علی و اولاد معصومش علی تعبیر می شد، نه عنوان عامی که شامل همه علماء معصومش عایش تعبیر می شد، نه عنوان عامی که شامل همه علماء باشد.» ۲

مقدمهٔ سوم. مراد از عبارت «الذین یأتون من بعدی یروون حدیثی و سنت، سنتی» فقیهان هستند. چرا که واضح است صرف نقل حدیث و سنت، کسی را خلیفه و جانشین پیامبر نمی کند. «احتمال اختصاص به راوی و محدث به جای فقیه سست تر از احتمال سابق [اختصاص به ائمه عَیْشً!] است. اما نسبت به روایاتی که در ذیل آنها از طرق متعدد عبارت ذیل نقل شده است «فیعلمونهاالناس من بعدی» امر واضح است، زیرا شغل محدث و راوی، تعلیم سنت رسول الله عَیْشُ نیست مگر اینکه فقیه باشد از قبیل کلینی و صدوق و ابن بابویه و مانند آنها، راوی محض (غیرفقیه) برایش میسر نیست که دریابد آنچه روایت شده سنت رسول الله است یا

مقدمهٔ چهارم. پیامبر ﷺ غیر از شأن وحی، عصمت و علم غیب، سه

۱. امام خميني، كتاب البيع، ج ۲، ص ۴۶۹\_۴۷۰ و ولايت فقيه ص ۴۹\_۵۴.

۱. امام خمینی، کتاب البیع، ج ۲، ص ۴۶۸.

۲. امام خمینی، کتاب البیع، ج ۲، ص ۴۶۹.

شأن قابل انتقال دارد: اول تعليم و ترويج و تبليغ تعاليم دين و آيات الهي و احكام شرع، دوم قضاوت و رفع منازعات مردم، سوم ولايت تدبيري، زعامت سیاسی و حکومت. ا

مقدمهٔ ينجم. «خلفائي» اطلاق دارد و شامل خلافت در همهٔ شئون قابل انتقال پیامبر ﷺ می شو د. «معنای خلافت از رسول الله ﷺ از صدر اسلام امری معهود بوده است و در آن ابهامی نیست، خلافت اگر ظاهر در ولايت و حكومت نباشد، حداقل قدر متيقن أن است. عبارت حضرت عَيِّاللهُ «الذين يأتون من بعدي» معرف خلفا است نه محدّد معناي آن، و این واضح است، بعلاوه خلافت در نقل روایت و سنت بی معناست، زيرا ييامبر عَلَيْكِاللهُ راوي روايات خود نبودهاند تا خليفه، قائم مقام ايشان در چنین امری شود.» ٔ ضمناً عبارت «فیعلمونهاالناس من بعدی» که در بعضی نقلهای این روایت آمده است، باعث نمی شود نقلهای بدون این عبارت را تقیید بزند. زیرا عبارت «فیعلمونهاالناس من بعدی» همانند عبارت «یروون عنّی حدیثی و سنّتی» عنوان مشیر به مصداق است و در مقام تعیین وظیفه برای خلیفه نیست تا صدر روایت را تقیید بزند.

مقدمهٔ ششم. اضافهٔ خلفاء به نفس مقدس پیامبر عَیْش (خلفایی) قضیهٔ خبریه حاکی از خارج نیست، بلکه در مقام انشاء خلافت برای فقهاست. به عبارت دیگر بین «خلفایی» و انتصاب به ولایت بر مردم تلازم است. سه بار طلب رحمت از سوى رحمةللعالمين عَيْنِ براى خلفاى فقيه خود نیز دلیل دیگری بر منصوب بودن ایشان است.

مقدمهٔ هفتم. خلفایی از حیث دیگری نیز اطلاق دارد و آن اطلاق در تمام وظائف حكومتي پيامبر عَلَيْقُ است. به عبارت ديگر مستفاد از

۲. امام خمینی، کتاب البیع، ج ۲، ص ۴۶۸.

روایت \_ بعد از یذیرش اینکه خلافت، ظاهر در ولایت و حکومت است \_ ولايت مطلقه فقها است: «ظاهر روايت اين است كه فقها همهٔ اختيارات رسول عَلَيْكُ را دارا هستند، مگر آنچه که دلیل بر انحصار آن به پیامبر عَلَیْكُ ر اقامه شده باشد.» ۱

این هفت مقدمه به ترتیب در این پنج محور بحث میکند: سند (مقدمهٔ اول)، شرط فقاهت (مقدمه دوم و سوم)، محور ولايت (مقدمه چهارم و پنجم)، محور انتصاب (مقدمهٔ ششم) و محور اطلاق و قلمرو ولايت (مقدمهٔ هفتم). ما این هفت مقدمه را به ترتیب مورد تحلیل و بررسی قرار مىدھىم:

اما مقدمهٔ اول (سند روایت)، این روایت دو گونه روایت شده است: مسند و مرسل. نقلهای مسند آن در معانی الاخبار و عیون اخبار الرضا (ع) صدوق همگی ضعیفاند. ۲ نقلهای مرسل نیز علی رغم تعدد، با ضوابط علم رجال اعتبار سند و اطمينان نفس به دست نمي دهد. ضمناً نقل جازمانهٔ صدوق در من لايحضره الفقيه (مثل مراسيل امثال ابن ابي عمير) حداکثر حجیت و اعتبار روایت را نزد وی می رساند و برای دیگران ایجاد اعتبار نمی کند. " به هر حال سند این دسته از روایات خالی از مناقشه

اما مقدمه دوم، «علما اگر چه دارای نیابت و ولایت هستند، اما این ولایت از جانب امام الیا است، یعنی ایشان خلفای ائمه اند نه خلفای

١. استاد آيتالله منتظري، دراسات في ولاية الفقيه و فقه الدولة الاسلامية، ج ١، ص ٢٤٣.

۱. امام خمینی، کتاب البیع، ج ۲، ص ۴۶۹.

هذه الرواية و ان كانت على نقل العيون و معانى الاخبار مسندة الا أنه في سندها ضعف لان سند العيون هو اسناد اسباغ الوضوء و سند معانى الاخبار فيه عيسى بن عبدالله العلوي عن ابيه مع انه لم يعلم ان اليعقوبي هو داود بن على الهاشمي و المنقولات في المستند مرسلات» استاد آیتالله شیخ جواد تبریزی، ارشاد الطالب، ج ۳، ص ۲۷.

٣. رجوع كنيد به معجم رجال الحديث، ج ١، ص ٩٣-٩٣ و ارشاد الطالب، ج ٣، ص ٢٧.

الخمس، ص ۲۷۰.

رسول الله عَيْنِيُّهُ، چراكه جانشينان رسول ائمه هستند، و علما اگرچه صاحب خلافت هستند، اما این خلافت از ناحیه امام است نه از ناحیهٔ رسول عَلَيْكُ مباشرتاً. والالازم مي آيد كه فقها هم عرض اماماليَّا باشند (والعياذ بالله)، بنابراين مراد از حديث، ائمه عليها است كه جانشين ييامبر در حفظ شريعت و ناموس رسالتند، آرى خلافت [علما از رسول الله عَلَيْكُ ] بر مسلک عامه تمام است، چرا که ایشان با بیعت مردم، یا قدرت و سطوت فرد متصدى امور را خليفه رسول الله عَيْنِ اللهِ مَيْنِ منامند، و بطلان چنين امری ضروری مذهب و عقل سلیم است. اگر گفته شود که بر جانشین امام نيز خليفة رسولالله عَيْنِالله صدق ميكند، چراكه خليفة خليفه، خليفه است. در پاسخ میگوییم بلدون دلیل دیگری بر استخلاف امامالیّا از رسول الله عَيْرِاللهُ مَا يُعْلِيلُ نمي توان اين نكته را پذيرفت. معقول نيست كه خود اين دلیل متکفل جعل خلافت معالواسطه برای فقیه باشد، چرا که باعث دور می شود. اگر دلیل دیگری بر استخلاف فقها از جانب امام الیا در دست باشد، همان دلیل متبع است و نیاز به ارتکاب تأویل و خلاف ظاهر در این روایت نیست.» او اضح است که مهمتر از جانشینی با واسطه فقها، خلافت بلافصل اميرالمؤمنين التِّلا و ائمه عليُّكا بوده است و خلافت عترت طاهره در عصر رسول عَلَيْكِ و دو قرن و نيم پس از ايشان مهمترين مسئلهٔ جهان اسلام بوده است، چه در عصر صدور روایت و چه بعد از آن متفاهم عرفي از روايت، ائمهٔ معصومين عليالله بوده است، نه فقهاي عادل.

بسيار مستبعد است كه بگوييم پيامبر عَيْنِالله مسئلهٔ مبتلابه عصر خود و سه قرن بعد از آن را مهمل گذاشته، در حدیث واحدی در مقام بیان نیاز جامعه بعد از آن باشد. بویژه اینکه حدیث واحد نمی تواند متکفل بیان هر

١. أيتالله سيد محمّد هادى ميلاني (م ١٣٩٥ ق)، محاضرات في فقه الامامية، كتاب

دو امر باشد، أن چنان كه به شبههٔ دور اشاره شد. نتيجهٔ اينكه اين دسته از احاديث تنها در مقام معرفي ائمه اليُّلا هستند و دلالتي به غير ايشان ندارند. اگرچه بعضی فقیهان معاصر در مقدمهٔ سوم خدشه کردهاند و پذیرش ظاهر حدیث را باعث تخصیص اکثر دانستهاند، اما تردیدی نیست که روایت بدون درایت و نقل بدون اجتهاد و فقاهت هیچ تناسبی با هیچ یک از شئون خلافت نبوی ندارد، و به قرینهٔ عقلی و متناسب با دیگر روایات مى توان از اين روايت شرط فقاهت و درايت در منقولات را استظهار كرد. هر چند اگر نقد بر مقدمه دوم را وارد بدانیم، در این صورت در مقدمهٔ سوم نیز بیش از نقل و تعلیم معصومانه تعالیم نبوی که از شئون ائمه معصوم التِّلْ است \_ را نمي توان پذيرفت.

مقدمه چهارم تمام است و بر آن خدشهای وارد نیست.

اما مفاد مقدمهٔ پنجم مورد مناقشهٔ جمع کثیری از فقها واقع شده است. م ذيل حديث «و يعلمونها الناس» و مانند أن قرينه قطعيه بر استخلاف در شأن اول پیامبر یعنی تعلیم و هدایت مردم به سوی خداوند، تبليغ احكام و معارف دين است. با وجود چنين قرينهٔ صارفهاي نه نوبت به

آیت الله شیخ مرتضی حائری یزدی، ابتغاء الفضیلة، ج ۲، ص ۲۱۹.

٢. أيتالله سيد محمّد آل بحر العلوم، بلغة الفقيه، ج ٣، ص ٢٢٨. أخوند ملا محمد كاظم خراساني، حاشية المكاسب، ص ٩٤. ميرزا محمد حسن غروى نائيني، المكاسب و البيع، تقرير ابحاث به قلم أيت الله محمّد تقى أملى، ص ٣٣٥. أقا ضياء الدين عراقي، شرح التبصرة، ج ۵، ص ۴۱. آيتالله ميلاني، محاضرات في فقه الامامية، كتاب الخمس، ص ٢٧٠. أيتالله سيد ابوالقاسم موسوى خويي، **مصباح الفقاهة،** تقرير ابحاث به قلم أيتالله محمد على توحيدي، ج ۵، ص ۴۴. شيخناالاستاد آيتالله حسينعلى منتظري، **دراسات في** ولايت الفقيه و فقه الدولة الاسلامية، ج ١، ص ۴۶۶. استاد آيتالله شيخ جواد تبريزي، ارشاد الطالب، ج ٣، ص ٢٧. استاد آيتالله سيد كاظم حسيني حائري، اساس الحكومة الاسلامية، ص ١٤٣. آيت الله شيخ ناصر مكارم شيرازي، انوار الفقاهة، كتاب البيع، ج ١، ص ۵۰۸\_۵۰۸

معهودیت خلافت در ولایت و حکومت می رسد و نه به اخذ قدر متیقن. هیچ دلیلی نداریم که عبارت «فیعلمونهاالناس من بعدی» یا عبارت قبل از آن (پروون عنی حدیثی و سنّتی) عنوان مشیر به مصداق خلفا باشند. بلکه احتمال اینکه روایت در مقام تشریح وظیفهٔ خطیر خلفای پیامبر در ترویج دین و تعلیم احکام باشد بسیار جدی است. حداقل با ورود چنین احتمالی، استدلال باطل می شود. ضمناً روایت از این جهت در مقام بیان نیست تا به اطلاق خلافت تمسک شود. زیرا فرق است بین اینکه بگوییم «هؤلاء خلفایی» یا اینکه گفته شود «اللهم ارحم خلفائی»، عبارت اول را می توان از جهت انحاء خلافت در مقام بیان دانست، اما عبارت دوم در مقام دعا برای خلفا بعد از فراغ از خلافتشان است، لذا در مقام بیان نیست تا به اطلاق آن تمسک شود. ا

اما مقدمهٔ ششم، اگرچه عبارت «خلفائی» احتمال قضیهٔ خبریهٔ حاکی از خارج را دارد، اما حمل آن بر انشاء اقوی است، اما با این همه «خلفائی» اعم از نصب است، چراکه امین، وارث، وکیل، وصی، مأذون و منصوب به ولایت همگی می توانند خلیفهٔ پیامبر باشند. به عبارت دیگر خلافت نسبت به نحوهٔ انتقال ولایت از پیامبر به راویان حدیث مجمل است و نمی توان از خلیفه به نصب به ولایت رسید. بعلاوه طلب رحمت پیامبر عیام راویان حدیث، جلالت شأن آنان را می رساند، اما هیچ دلالتی به نصب به ولایت ندارد، هر مرحومی منصوب نیست.

با عنایت به نقد وارد بر مقدمهٔ پنجم، مقدمهٔ هفتم نیز مخدوش است و روایت از این حیث نیز در مقام بیان نیست تا به اطلاق آن تمسک شود. حاصل بحث: مجموعهٔ روایات «اللهم ارحم خلفائی» اولاً، خالی از

۱. کلینی، الکافی، کتاب فضل العلم، باب المستأکل بعلمه، حدیث ۵، ج ۱، ص ۴۶: عن علی بن ابراهیم، عن ابیه عن النوفلی عن السکونی عن ابی عبدالله (ع). مستدرک وسایل الشیعه این روایت را از دعائم الاسلام و نوادر راوندی نیز نقل کرده است: ابواب صفات قاضی، باب ۱۱، حدیث ۵، و ابواب مایکتسب به، باب ۳۵، حدیث ۸ و نیز کنز العمال حدیث ۲۸۹۵۳، ج ۱۰، ص ۱۸۳.

مناقشه در سند نیست، ثانیاً، در مقام معرفی خلفای بلافصل رسول عَیْشِ یعنی ائمه عَلَیْ است و نسبت به خلفای ائمه عَلَیْ یعنی علما ساکت است. ثالثاً، تنها در مقام بیان خلافت در شأن تعلیم و تبلیغ احکام نبوی است و بر عدم ارادهٔ دیگر شئون پیامبر عَیْشُ از جمله ولایت در روایت قرینهٔ قطعیهٔ صارفهٔ لفظیه موجود است. رابعاً، خلافت با انتصاب تلازمی ندارد. خامساً، روایت در مقام بیان نیست تا به اطلاق آن تمسک شود و ولایت مطلقه از آن نتیجه گرفته شود.

#### روايت سوم. «الفقهاء امناء الرسل»

محمد بن يعقوب الكلينى بسنده «عن ابى عبدالله الله الله عَلَيْ قال رسول الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله عَلَيْ و ما الفقهاء امناء الرسل مالم يدخلوا فى الدنيا. قيل يا رسول الله عَلَيْ و ما دخولهم فى الدنيا؟ قال: اتباع السلاطين، فاذا فعلوا ذلك فاحذروهم على دينكم.» ا

ثقة الاسلام كلينى در كافى از امام صادق الله نقل مى كند كه رسول خدا الله فرمود: «فقيهان امين پيامبرانند، مادامى كه در دنيا داخل نشده باشند، عرض شد: يا رسول الله دخول ايشان در دنيا چيست؟ فرمود: تبعيت از سلاطين، اگر چنين كردند نسبت به دين خود از ايشان حذر كنيد.»

این حدیث فارغ از نکات فنی که بزودی به آن خواهیم پرداخت حاوی نکات ارز شمندی است:

ا. رجوع كنيد به انوار الفقاهة، كتاب البيع، ج ١، ص ٥٠٩.
 ٢. انوار الفقاهة، ج ١، ص ٥٠٨.

مقدمهٔ دوم. پیامبران فارغ از وحی، علم غیب، عصمت و ولایت تکوینی سه شأن قابل انتقال داشته اند: اول تبلیغ، ترویج و تعلیم احکام الهی، دوم قضاوت در منازعات و مرافعات، سوم، ولایت تدبیری، زعامت سیاسی و حکومت.

مقدمهٔ سوم. «امناء الرسل» مطلق است و همهٔ شئون پیامبران علی را شامل می شود، از جمله شأن ولایت تدبیری بر مردم را. در متن حدیث، عبارتی که صلاحیت تقیید این اطلاق را داشته باشد، یافت نمی شود. «عبارت امناء الرسل مانند خلفایی دلالت بر آن دارد که آنها امین پیامبران در تمامی شئون متعلق به رسالت هستند، و واضح ترین این شئون زعامت امت و گسترش عدالت اجتماعی و آماده کردن مقدمات، اسباب و لوازم آن است، امين رسول الله عَيْنِاللهُ المين، در تمامي شئون اوست و شأن رسولالله عَيْنِاللهُ تَنها ذكر احكام نبوده است تا فقيه تنها امين در تبليغ باشد، بلکه مهم، اجرای احکام است، امانتداری در چنین امری اجرای احکام أن، چنانكه بايد باشد است. روايت علل الشرائع (ولايقوم الابان يجعل عليهم فيه اميناً يمنعهم من التعدى والدخول فيما حظر عليهم ... . فجعل عليهم قيماً يمنعهم من الفساد و يقيم فيهم الحدود) نيز اين برداشت را تأكيد ميكند، با ضميمه كردن روايت علل به روايت الفقهاء امناء الرسل دانسته می شود که امین رسولان بودن از باب اجرا حدود و منع از تعدی و ممانعت از اندراس اسلام و تغییر سنت و احکام است. فقیهان از این جهت امین رسولان و حصون اسلامند و این عبارت اخری ولایت مطلقه

مقدمهٔ چهارم. عبارت «الفقهاء امناءالرسل» جملهای خبری با مضمون انشایی است و جعل و نصب فقیهان به منصب ولایت را میرساند، به

اول. این حدیث یکی از دو حدیثی است که بین مستندات روایی ولایت فقیه، در آن از واژهٔ فقهاء استفاده شده، و برای استفاده شرط فقاهت نیازمند تأویل و توجیه نیست.

دوم. فقیهان از سوی رسول اکرم ﷺ امین پیامبران معرفی شدهاند و این کم افتخاری نیست.

سوم. شرط امانتداری فقیهان، و امین رسولان بودن این است که فقیهان دنیا زده نشوند، یعنی از سلاطین تبعیت نکنند، به عبارت دیگر دین تابع قدرت سیاسی نباشد، والا اگر دین تابع سلطنت باشد می باید از چنین فقیهی حذر کرد و تفسیر دین از او نطلبید.

این حدیث را محقق نراقی قدّس سرّه از جمله مستندات ولایت فقیه در عوائد ذکر کرده است، و جمعی از فقیهان از جمله حضرت امام خمینی قدس سره با استناد به آن بر ولایت انتصابی فقیهان بر مردم استدلال کردهاند. \*

تمسک به این حدیث برای اثبات ولایت انتصابی مطلقهٔ فقیه مبتنی بر پذیرش تمامی مقدمات ذیل است:

مقدمهٔ اول. سند روایت موثقه و معتبره است و همان سند رایج در بسیاری روایات مورد استفاده فقها در ابواب مختلف فقهی است.

۱. امام خمینی، کتاب البیع، ج ۲، ص ۴۷۳.

حدیث دیگر «الفقهاء حصون الاسلام» است.

۲. سلاطین در این حدیث شریف مطلق است و تقیید دلیل می خواهد. هر چند غالباً سلاطین منصرف به سلاطین جور در نظر گرفته می شود، یعنی اگر فقهاء تابع قدرت جائر سیاسی شوند باید از ایشان حذر کرد، فتأمل.

٣. نراقي، عوائد الايام، ص ٥٣١.

۴. مير عبدالفتاح حسينى مراغى، العناوين، ص ٣٥٥. آقا نجفى، رسالة فى ولاية الحاكم الفقيه، ص ٢٤٢. آيتالله الفقيه، ص ٢٤٢. شيخ عبدالله ممقانى، هداية الانام فى اموال الامام ص ٢٤٢. آيتالله گلپايگانى، الهداية الى من له الولاية ص ٣٥. امام خمينى، كتاب البيع، ج ٢، ص ٤٧٢. امام خمينى، ولايت فقيه، ص ٨٨\_٤٠٠.

اما مقدمهٔ دوم اینکه برخی پیامبران از قبیل رسول اکرم ﷺ، حضرت داود، حضرت سليمان، حضرت يوسف (عليهم صلوات الله) شئون متعدد از جمله ولایت تدبیری و زعامت سیاسی داشتهاند ا بدون تردید صحیح است، اما اینکه همهٔ رسولان تمامی این شئون را داشتهاند، اثبات نشده است. به عبارت دیگر زعامت سیاسی، ولایت تدبیری و حکومت لازمهٔ رسالت نیست، ۲ ممکن است پیامبری فاقد زعامت و ولایت سیاسی باشد، همچنان که قرآن کریم به صراحت انفکاک حکومت و رسالت را در عصر طالوت می پذیرد، و از جانب خداوند دو نفر یکی به نبوت و رسالت و دیگری \_یعنی طالوت\_به زعامت و فرماندهی منصوب می شوند. " انبياء بني اسرائيل قطعاً تنها مأمور بـه تبليغ و تـرويج احكـام بـودهانـد و مسئولیت سیاسی و ولایت تدبیری نداشتهاند. وقتی بحث از فقیهان جمیع ادیان و مذاهب الهی مطرح است، واضح است که می باید به قدر مشترک شئون جميع انبياء و رسل اكتفا كرد، قدر مشترك شئون رسل، تنها تبليغ و

عبارت دیگر امین رسولان بودن با نصب به ولایت تلازم دارد.

مقدمهٔ ینجم. عبارت «الفقهاء امناء الرسل» از حیث دیگری نیز مطلق است، یعنی تمام اختیارات رسولان در ولایت تدبیری و زعامت سیاسی و حكومت بر مردم به امناي آنان يعني فقها تفويض مي شود، الا آنچه دليل بر اختصاص أن اقامه شده است. لذا ولايت فقها مطلقه است.

از مقدمات فوق، بحث سندى (مقدمه اول)، محور ولايت (مقدمه دوم و سوم)، محور انتصاب (مقدمه چهارم)، محور اطلاق و قلمرو اختيارات (مقدمه پنجم) است و شرط فقاهت به علت وضوح آن در این روایت مورد بحث نیست. مقدمات پنجگانه بهترتیب ذیل مورد تحلیل و بررسی قرار گیرد: مقدمهٔ اول (بحث سندی)، در سند حدیث نوفلی و سکونی هستند، دربارهٔ مذهب و اعتبار این دو راوی بحثی معروف در کتب رجال مطرح است. الذا برخى فقها در اعتبار سند اين روايت خدشه كردهاند، اما از آنجا که وثاقت سکونی مورد اطمینان است، و نوفلی نیز ظاهراً ثقه است، و این سند نیز در بسیاری از ابواب فقهی فارغ از مضمون روایات بدون تردید مورد عمل فقها واقع شده، لذا میتوان از اشکال سندی صرفنظر کرد. "

<sup>→</sup> المختلفة من الفقه» استاد آيتالله منتظري، دراسات في ولايت الفقيه و فقه الدولة الاسلامية، ج ١، ص ٤٧٥.

۱. رجوع کنید به بند ۹ و ۱۰ فصل پنجم «ولایت در قرآن».

<sup>7.</sup> شيخ طوسي، رسالة في الفرق بين النبي و الامام، الرسائل العشر، ص ١١٢: «فلا يجب في كل نبى ان يكون القيم بتدبير الخلق و محاربة الاعداء و الدفاع عن امر الله بالدفاع عنه من المؤمنين لانه لايمتنع ان تقتضي المصلحة بعثة نبي و تكليفه ابلاغ الخلق ما فيه مصلحتهم و لطفهم في الواجبات العقلية و ان لم يكلُّف تأديب احد و لامحاربة احد و لاتولية غيره و من اوجب هذا في النبي من حيث كان نبياً فقد ابعد و قال مالاحجة له عليه» شيخ الطائفة آنگاه به ذکر نمونههای قرآنی از طالوت (ع)، هارون (ع)، انبیاء بنی اسرائیل (ع) و ابراهیم (ع) قبل از امامت می پردازد. امین الاسلام طبرسی در مجمع البیان ذیل آیه ۱۲۴ البقره نیز تلازم بین رسالت و زمامداری سیاسی را نفی کرده است. و نیز رجوع کنید به محقق نائینی، المكاسب و البيع، (تقرير ابحاث به قلم أيتالله شيخ محمّد تقى أملى) ج ٢، ص ٣٣٥ و استاد آیتالله شیخ جواد تبریزی، ارشاد الطالب، ج ۳، ص ۲۹.

۱. دربارهٔ حسین بن یزید النوفلی رجوع کنید به معجم رجال الحدیث ج ۶، ص ۱۱۳–۱۱۵. دربارهٔ اسماعیل بن ابی زیاد السکونی نیز رجوع کنید به معجم الرجال الحدیث ج ۳، ص ۱۰۸\_۱۰۸. مشکل نوفلی عدم توثیق و رمی به غلو، و مشکل سکونی عامی بودن و تضعیف توسط ابن الغضائري عنوان شده است.

آیتالله مکارم شیرازی، انوار الفقاهة، کتاب البیع، ج ۱، ص ۵۰۵: «و فی سند الحدیث النوفلي و السكوني و فيهما كلام معروف، فالركون اليه لايخلوعن اشكال، و ان قبله

٣. نوفلي على الاظهر ثقة است زيرا در طريق جعفر بن محمّد قولويه در كامل الزيارات واقع شده است (معجم رجال الحديث ١٠٧/٣) و سكوني نيز قطعاً ثقه است و اصحاب به روایاتش عمل کردهاند و تضعیف ابن الغضائری به دلایل متعدد باعث توقف در روایات سكوني نمي شود. «و سند الكليني موثوق به قد اعتمد فقهاؤنا على هذا السند في الابواب

**۲۶۸** حکومت ولایی

واقع است. ثانیاً امین رسول بودن با نصب به ولایت تلازمی ندارد، ضمناً مسئله بدیهی هم نیست تا قائلین به نصب از اقامهٔ دلیل بی نیاز باشند.

با توجه به مناقشات وارد بر مقدمهٔ سوم، اطلاق ادعایی در مقدمه پنجم از اساس مخدوش است و این روایت هیچ دلالتی به ولایت مطلقه ندارد.

حاصل بحث. در حدیث شریف «الفقهاء امناء الرسل»، او لا رسالت تلازمی با ولایت تدبیری بر جامعه ندارد، ثانیاً به واسطه قرینهٔ قطعیه ذیل روایت، فقیهان امین رسولان در تبلیغ و ترویج احکامند نه امر دیگری، ثالثاً امین رسولان بودن با انتصاب تلازمی ندارد، رابعاً این روایت هیچ دلالتی به ولایت مطلقه ندارد و تنها جایگاه رفیع فقهای عظام در تعلیم و تبلیغ احکام شرع را خاطرنشان می سازد.

# روايت چهارم. احاديث «العلماء ورثة الانبياء»

ثقة الاسلام كليني به سند خود از امام صادق الله روايت مي كند كه رسول خدا عَلَيْلُهُ فرمود: «كسى كه راهي را مي پيمايد تا كسب دانش كند،

ترویج و تعلیم احکام است و قطعاً همهٔ انبیاء به ولایت تدبیری و قضاوت منصوب نشدهاند. لذا مقدمهٔ دوم مخدوش است.

اما مقدمهٔ سوم نیز تمام نیست، زیرا اولاً. عبارت «فاحذروهم علی دینکم» در انتهای روایت قرینهٔ قطعیه بر امانتداری در بیان احکام و تبلیغ دین است. با وجود چنین قرینهٔ صارفهای نمی توان به اطلاق تمسک کرد. لذا روایت ناظر به شأن تبلیغ و تعلیم احکام شریعت است که مهمترین وظیفهٔ انبیاء و رسولان می باشد. احداقل احتمال انحصار در تبلیغ و تعلیم مبطل استدلال است.

ثانیاً. فقهای دیگر ادیان علیرغم اینکه قاعدتاً امین رسولانشان بودهاند، تنها موظف به تبلیغ و تعلیم بودهاند، از قبیل حواریون مسیح، اثبات وظیفهٔ دیگر برای جمیع فقهای تمامی ادیان محتاج دلیل است.

ثالثاً. حفظ جامعه از تجاوز نابكاران و نااهلان و گسترش عدالت اجتماعی وظیفهٔ همهٔ مسلمانان است نه قشر خاصی. ۲

اما مقدمه چهارم (محور انتصاب)، ظهور عبارت «الفقهاء امناء الرسل» در انشاء بسیار ضعیف است $^{7}$ و متفاهم عرفی جمله خبری و حکایت از

ا. ثقةالاسلام كليني، الاصول من الكافي، كتاب فضل العلم، باب ثواب العالم و المتعلم،
 حديث ١، ج ١، ص٣٤.

<sup>1.</sup> سيد محمد آل بحر العلوم، بلغة الفقيه، ج ٢، ص ٢٢٧. ميرزا محمد حسين غروى نائينى، المكاسب و البيع، تقرير ابحاث به قلم آيتالله محمّد تقى آملى، ج ٢، ص ٣٣٥. آيتالله ميلانى، محاضرات فى فقه الامامية، كتاب الخمس، ص ٢٧٤. آيتالله سيد عبدالله شيرازى، كتاب القضاء، ص ٣٣٠. آيتالله شيخ مرتضى حائرى، ابتغاء الفضيلة، ج ٢، ص ٢٢٨. استاد آيتالله منتظرى، دراسات فى ولاية الفقيه و فقه الدولة الاسلامية، ج ١، ص ٢٧٨. استاد آيتالله شيخ جواد تبريزى، ارشاد الطالب، ج ٣، ص ٢٩. استاد آيتالله سيد كاظم حسينى حائرى، اساس الحكومة الاسلامية، ص ١٤٥. آيتالله مكارم شيرازى، انوار الفقاهة، كتاب البيع، ج ١، ص ٥٠٥.

۲. استاد آیتالله شیخ جواد تبریزی، ارشاد الطالب، ج ۳، ص ۳۰.

٣. شيخنا الاستاد آيتالله منتظرى، دراسات في ولاية الفقيه و فقه الدولة الاسلامية، ج ١، ص ٤٧٧.

ثقةالاسلام كليني به سند خود از امام صادق الثِّلاِ روايت ميكند: «دانشمندان وارث پیامبرانند، پیامبران درهم و دینار به ارث نمی گذارند، بلکه تنها احادیثی از احادیث خود را به ارث مینهند، کسی که از این احادیث برگیرد، بهره فراوانی برگرفته است. بنگرید این دانشتان را از چه کسی برگرفته اید، در میان ما اهل بیت در هر پشتی عدولی هستند که از این [علم] تحریف غلو کنندگان و نسبتهای ناروای باطل کنندگان و تأویل جاهلان را می زدایند.»

این حدیث را ابوجعفر صفار (ره) در بصائر الدرجات نیز با دو سند ديگر و شيخ مفيد در **الاختصاص** نقل كرده است. ا

حديث سوم. في نهج البلاغه، قال اميرالمؤمنين التالا: «ان اولى الناس بالانبياء اعلمهم بماجاؤوابه.» ٢

امیرالمؤمنین الله می فرماید: «سزاوارترین مردم به پیامبران آگاهترین ایشان به دستاورد آنان است.»

ایس حدیث را آمدی در غررالحکم و درر الکلم، "امین الاسلام طبرسی در مجمع البیان ، ورّام بن ابی فراس در تنبیهالخواطرو خداوند به این سبب او را به راه بهشت رهنمون می سازد. فرشتگان با رضایت بالهای خود را برای جویندهٔ دانش میگسترانند. ساکنان اَسمان و زمین، حتی ماهی دریا برای جویندهٔ دانش استغفار میکنند، فضل عالم بر عابد مانند فضل ماه شب چهارده بر دیگر ستارگان است. دانشمندان وارث پیامبرانند، پیامبران درهم و دینار به ارث نمی گذارند، بلکه دانش به وراثت مینهند، آنکه از آن [علم] برگیرد، بهرهٔ فراوانی برگرفته است.»

شیخ صدوق(ره) نیز با دو سند متفاوت در ا**مالی ا و ثوابالاعمال آ** و ابوجعفر صفار(ره) در **بصائر الدرجات <sup>۳</sup> ب**ا سند دیگری همین روایت را از قدّاح از امام صادق الله عَلَيْ از رسول الله عَيْشُ روايت كرده اند. از اهل سنت ابن ماجه و ابعی داود نیز این حدیث را در سنن خود از پیامبر عَلَیه نقل

حديث دوم. في الكافي بسنده عن ابي البختري عن ابي عبدالله اليال قال: «ان العلماء ورثة الانبياء. و ذاك ان الانبياء لم يورثوادرهماً ولاديناراً و انّما اورثوا احاديث من احاديثهم. فمن اخذ بشئ منها فقد اخذ حظاً وافراً. فانظروا علمكم هذا عمّن تأخذونه، فان فينا اهل البيت في كل خلف عدولاً ينفون عنه تحريفالغالين، و انتحال المبطلين و تأويل الجاهلين.» ٥

<sup>→</sup> العلماء، حدیث ۲، ج ۱، ص ۳۲.

١. ابوجعفر الصفار، بصائر الدرجات في فضائل آل محمّد عليهم السلام، الجزء الأوّل، الباب السادس، نادر من الباب و هو منه ان العلماء هم آل محمّد (ص)، حديث ١ و ٣، ص ٣٠ و ٣١. سند حديث اوّل: حدثني احمد بن محمد بن خالد عن ابي البختري و سندي بن محمد عن ابي البختري عن ابي عبدالله (ع). سند حديث سوّم: حدثنًا احمد بن محمّد عن الحسن بن على بن فضال يرفعه الى ابى عبدالله (ع). شيخ مفيد، الاختصاص، تصحيح على اكبر غفاري، ص ٤؛ و عنه عن محمد بن الحسن بن احمد عن محمّد بن الحسن الصفار عن السندي بن محمد عن ابي البختري عن ابي عبدالله (ع).

٢. نهج البلاغه، حكمت ٩٤، ص ٢٨٤ (تصحيح صبحي صالح).

۳. عبدالواحد بن محمد تميمي آمدي، غررالحكم و دررالكلم، شمارهٔ ۳۰۵۶ و ۳۴۵۶، شرح جمال الدین محمّد خوانساری، ج ۲، ص ۴۰۹ و ۵۰۵.

۴. امين الاسلام طبرسي، مجمع البيان، ذيل آيه ۶۸ آل عمران: ان اولى الناس بابراهيم للذين

١. شيخ صدوق، الامالي، المجلس الرابع عشر، حديث ٩، ص ١١٤: حسين بن ابراهيم عن على بن ابراهيم عن ابيه ابراهيم بن هاشم عن عبدالله بن ميمون، عن الصادق (ع).

٢. شيخ صدوق، ثواب الاعمال و عقاب الاعمال، ص ١٣١. على بن الحسين بن موسى بن بابويه عن على بن ابراهيم عن ابيه عن عبدالله بن ميمون القداح عن الصادق (ع).

٣. ابوجعفر محمد بن الحسن بن الفروخ الصفار، بصائر الدرجات في فضائل آل محمّد عليهم السلام، الجزء الأول، الباب الثاني، حديث ٢، ص ٢٣، احمد بن محمد عن الحسين بن السعيد عن حماً دبن عيسى عن عبدالله بن ميمون القدَّاح عن ابي عبدالله (ع).

۴. سنن ابن ماجه، المقدمة، باب ۱۷، حدیث ۲۲۳، ج ۱، ص ۸۱؛ سنن ابی داود، ج ۳، ص ۳۱۷ (با اختلاف کمی که به معنی ضرری نمیزند) از ابیالدرداء از رسول خدا (ص). ۵. ثقة الاسلام كليني، الاصول من الكافي، كتاب فضل العلم، باب صفة العلم و فضله و فضل

این دسته از احادیث فارغ از مباحث فنی که به آن اشاره خواهد

استناد به این دسته از احادیث برای اثبات ولایت انتصابی مطلقهٔ فقیه

مقدمهٔ اول. این روایات مستفیض اند و روایت اول و دوم در این دسته

مقدمهٔ دوم. مراد از علماء یا اعم، ائمه علیه است که در نتیجه شامل

علماء دین در عصر غیبت هم می شود، یا به قرینهٔ ذیل حدیث (از قبیل

«من سلك طريقاً يطلب فيه علماً» و يا «فمن اخل بشئ منها فقد اخذ ظاً وافراً») صرفاً غير ائمه عليه است. به عبارت ديگر مراد از وراثت،

صحیحه هستند. (صحیحهٔ قدّاح و صحیحهٔ ابی البختری ۱).

شد\_از جمله قوى ترين احاديث دربيان اهميت و منزلت رفيع عالمان دین است. وارث پیامبران بودن افتخاری بزرگ است که نصیب دانشمندان نزهة النواظر او زمخشری در ربیع الابرار <sup>۲</sup> نیز نقل کردهاند.

حديث چهارم. في عوالي اللئالي قال النبي عَيَاللهُ: «علماء امتى كانبياء بني اسرائيل.»

پیامبر عَلَیْنَ فرمود: «دانشمندان امت من مانند پیامبران بنی اسرائیل

حديث ينجم. في فقه الرضاءالياني : و روى انه [العالم] قال: «منزلة الفقيه في هذا الوقت كمنزلة الانبياء في بني اسرائيل.» \*

در فقه الرضا روایت شده است که جایگاه فقیه در این زمان مانند جایگاه پیامبران در بنی اسرائیل است.

حديث ششم. في جامع الاخبار عن النبي عَيَّاللهُ، انه قال: «افتخريوم القيامة بعلماء امتى فاقول: علماء امتى كسائر الأنبياء قبلى.» $^{a}$ 

پیامبر ﷺ فرمود: «روز قیامت به دانشمندان امت خود افتخار میکنم و مى گويم: دانشمندان امت من مانند ساير انبياء قبل از من هستند.»

جمعی از فقیهان از جمله محقق نراقی (ره) و امام خمینی (ره) با استناد به این دسته از روایات به ولایت فقیه بر مردم استدلال کردهاند.<sup>۶</sup>

اعم از وراثت بلاواسطه يا صرفاً وراثت معالواسطه است. «ظاهر اين است که مراد، علماء امت باشد، و خو د حدیث حکایت می کند که مقصو د ائمه عليتيا نيست، زيرا وضع مناقبي كه دربارهٔ ائمه عليتا وارد شده غير از این است... اینکه بگوییم مراد این است که ائمه ورثهٔ انبیاء هستند و مردم باید علم را از ائمه کسب کنند، خلاف ظاهر است. هر کس

علوم ديني شده است.

مبتنی بر تمامیّت مقدّمات ذیل است:

روایاتی را که دربارهٔ ائمه علیکا وارد شده ملاحظه کند و موقعیت آن

حضرات را نزد رسول الله ﷺ بداند، متوجه مي شود كه مراد از اين

<sup>→</sup> الفردوس الاعلى، ص ٥٤. آيتالله سيد محمّد رضا موسوى گلپايگانى، الهداية الى من له الولاية، تقرير ابحاث به قلم ميرزا احمد صابري، ص ٣٢. امام خميني، كتاب البيع، ج ٢، ص ۲۸۲\_۴۸۴؛ امام خميني، ولايت فقيه، ص ۸۴\_۹۴.

<sup>1.</sup> محقق نراقي، عوائد الايام: ص ٥٣١ «ماورد في ذلك الاحاديث المستفيضه، منها صحيحة ابى البخترى عن ابى عبدالله (ع) انه قال: العلماء ورثة الانبياء».

<sup>←</sup> اتبّعوه و هذا النبي و الذين آمنوا و الله ولّي المؤمنين، ج ١ ــ ٢، ص ۴۵۸.

۱. ابوالحسين ورّام بن ابي فراس مالكي اشتري (م ۶۰۵)، تنبيه الخواطر و نـزهة النـواظـر،

٢. جارالله زمخشري، ربيع الابرار، باب التفاضل و التفاوت.

٣. ابن ابي جمهور الاحسائي، عوالي اللئالي، و بحار الانوار، كتاب العلم، باب ٨، حديث

فقه الرضا، ذيل الديات، باب حق النفوس، ص ٣٣٨.

۵. تاج الدين محمّد بن محمد الشعيري، جامع الاخبار، الفصل العشرون في العلم، ص ٣٨.

ع. ملا احمد نراقي، عوائد الايام، عائدة ۵۴، حديث ۱، ع، ۷، ص ۵۳۱\_۵۳۲. ميرعبدالفتاح حسيني مراغى، العناوين، ص ٣٥٢ (چاپ سنگى). شيخ عبدالله ممقاني، رسالة هداية الانام في اموال الامام (ع)، ص ١٤٢، (چاپ سنگي). شيخ محمد حسين آل كاشف الغطاء،

مقدمهٔ ششم. ولايت كه از امور جعليهٔ اعتباريه است، همانند سلطنت عرفیه و سایر مناصب عقلائیه قابل انتقال و به ارث گذاشتن است، بنابراین تردیدی نیست که ولایت قابل انتقال است، همچنان که سلطنت نزد اهل جور از نسلی به نسل دیگر به ارث می رسد. عبارت «اری تراثی نهبا» در نهجالبلاغه شاهد بر این امر است. ا

مقدمهٔ هفتم. وراثت انبياء اطلاق دارد و شامل شأن ولايت ايشان نيز می شود. در این روایات عبارتی که صلاحیت تقیید این اطلاق را داشته باشد، یافت نمی شود تا انحصار ارث پیامبران در علم و روایت اثبات شود، اینکه پیامبران طلاو نقره به ارث نمی گذارند بلکه علم و حدیث به ارث می نهند، حصر اضافی است نه حصر حقیقی، چراکه رسول اکرم ﷺ جهات متعددی داشته اند که ائمه علی به ارث برده اند. ۲

مقدمه هشتم. مضمون عبارت «ان العلماء ورثة الانبياء» انشائي است و با نصب فقهاء به ولايت ملازمه دارد. فقهاء از جانب پيامبر عَلَيْهِ به خلافت جزئیه منصوب شدهاند، آن چنان که ائمه علم الله خلافت کلیه منصوب شدهاند. از این جهت بین ائمه علی و فقهاء، فرق بین سلطان و امراء منصوب از جانب سلطان است.» " روایت ائمه علیالله نیستند، بلکه علمای امت اند.» ا

مقدمهٔ سوم. قدر متيقن از علمايي كه وارث انبياء هستند، فقهاء هستند، لذا قرّاء، مفسرّان، محدثّان، متكلّمان، حكيمان، عالمان اخلاق و... وارث ييامبران نيستند. «لفظ علماء بدون قرينه، ظاهر در فقهاء غيرائمه اليلا است... شبههای نیست در اینکه مراد از علماء فقهاء ما رضوان الله علیهم و اعلى الله كلمتهم است.» ٢

مقدمهٔ چهارم. با اینکه بین نبی و رسول تفاوت است (نبی فرشتهٔ وحی را در خواب می بیند و صدایش را می شنود، ولی رسول علاوه بر آن فرشته را اَشکارا می بیند. ۳) با این همه از اَنجا که میزان در فهم روایات و ظواهر الفاظ عرف عام و فهم متعارف است نه تجزیه و تحلیلهای علمی لذا در فهم عرفي بين نبي و رسول تفاوتي نيست. ٢ به علاوه در آيهٔ شريفهٔ «النبي اولي بالمؤمنين من انفسهم» ٥ مراد از نبي همين معناي متعارف

مقدمهٔ پنجم. با اینکه حیثیت نبوت با حیثیت ولایت تفاوت دارد، اما عبارت «العلماء ورثة الانبياء» وصف عنواني انبياء نيست تا اقتضاي ولايت نداشته باشد، بلكه متفاهم عرفي، «عنوان مشير» به اشخاص انبياء عليه از قبيل موسى و عيسى و محمد صلوات الله عليهم است. و واضح است كه یکی از شئون انبیای مورد اشاره، ولایت عامهٔ تدبیری بر مردم است.<sup>ع</sup>

ا. امام خميني، كتاب البيع، ج ٢، ص ٤٨٦ \_ ٤٨٣. ولايت فقيه، ص ٨٩ \_ ٩٠ ولايت و امارت از امور اعتباریه و عقلایی است و در این امور باید به عقلا مراجعه کنیم و ببینیم که آنان انتقال ولایت و حکومت را از شخصی به شخص دیگر به عنوان «ارث» اعتبار میکنند یا نه؟ مثلاً اگر از عقلای دنیا سؤال شود که وارث فلان سلطنت کیست؟ آیا در جواب اظهار می دارند که منصب، قابل از برای میراث نیست؟ یا می گویند فلانی وارث تیاج و تخت است؟ اصولاً اين جملة «وارث تاج و تخت» از جملات معروف است. شكى نيست كه امر ولایت از نظر عقلا مانند ارث در اموال از شخصی به دیگری منتقل می شود، قابل انتقال

۲. رجوع کنید به امام خمینی، کتاب البیع، ج ۲، ص ۴۸۵؛ ولایت فقیه، ص ۹۰ ـ ۹۱. ٣. رجوع كنيد به امام خميني، كتاب البيع، ج ٢، ص ۴٨٥ \_ ۴٨۶؛ ولايت فقيه، ص ٩٣.

۱. امام خمینی، ولایت فقیه، ص ۸۶ ــ ۸۷ و نیز رجوع کنید به امام خمینی، کتاب البیع، ج ۲، ص ۴۸۳ و ۴۸۴.

۲. امام خمینی، کتاب البیع، ج ۲، ص ۴۸۳ و ۴۸۴.

٣. از جمله رجوع كنيد به الاصول من الكافى، كتاب الحجّة، باب الفرق بين الرسول والنبي والمحدث، ج ١، ص ١٧٧ \_ ١٧٤.

۴. امام خمینی، کتاب البیع، ج ۲، ص ۴۸۴ و ولایت فقیه، ص ۸۷ ــ ۸۸.

۵. سورهٔ احزاب، آیه ۶.

۶. امام خمینی، کتاب البیع، ج ۲، ص ۴۸۴، ولایت فقیه، ص ۸۸ ـ ۸۹

بن الاسور القداح.

ارث مى برند، بر اين اساس ولايت مطلقه با اين حديث اثبات مى شود. این دسته از روایات از حیث دلالت بر ولایت انتصابی مطلقه فقیه

روایات، تنها سند کلینی در روایت اول صحیح است، یعنی به لحاظ سندی روایت عبدالله بن میمون القدّاح از امام صادق الیُّلاِ بـا سـند کـافی صحیحه است، ۲ دیگر نقلهای روایت اول فاقد سند معتبر هستند. سند روایت دوم (ابوالبختری) از کلینی تا ابوالبختری مشکلی ندارد، اما مشکل اصلی در تمامی سندهای این حدیث خود ابوالبختری است که تضعیف شده است، "نقل احمدبن محمدبن عيسى و كليني نيز موجب وثوق به

اما مقدمهٔ اول (سند روایات)؛ على رغم مستفیض بودن مضمون این

صدور نمی شود. لذا روایت دوم با همهٔ سندهایش ضعیف است. چهار

روايت آخر (در نهج البلاغه، عوالي، فقه الرضا و جامع الاخبار) اصولاً فاقد

سند هستند و با ضوابط فقهی فاقد اعتبارند. بنابراین تنها روایت معتبر در

این دسته از روایات صحیحهٔ قداح است و از دیگر روایات تنها به عنوان

اما مقدمهٔ دوم، اولاً احتمال اراده شدن ائمه عليما السيار قوى است،

چرا که در بسیاری روایات به ائمه علیه اطلاق علماء شده است، به عنوان

نمونه: «نحن العلماء و شيعتنا المتعلمون و سائرالناس غثاء ٢». ثانياً اگر از

علماء ارادهٔ اعم شده باشد، در استعمال ورثه مجاز لازم مي آيد، زيرا

علماء ورثهٔ اوصياء (ائمه علماً) هستند و اوصياء ورثهٔ انبياء و اطلاق ورثهٔ

انبياء بر وراث بالواسطه مجاز است. و واضح است كه تخصيص علماء به

ائمه علي الله عليه الله على عدم بذيرش باسخ قبلي ـ بر قبول مجاز در ورثه

اولی است، اگر دوران امربین مجاز و تخصیص باشد. منایت به دو نکته

مؤيّد مي توان استفاده كرد نه بيشتر.

<sup>→</sup> من اكذب البرية.» و قال الشيخ في التهذيب (ذيل الحديث ٨٣ من باب أداب الاحداث الموجبة للطهارات) «عامي متروك العمل بمايختص بروايته.» رجوع كنيد به معجم رجال الحديث، ج ١٩، ص ٢١١ ـ ٢١۴.

ا. «و قد وقع سهو في قلم النراقي (قده) في العوائد، حيث وصف رواية ابي البختري بالصحة مع انها ضعيفة، و لايبعدان يكون مراده صحيحة القداح و عند الكتب وقع سهو من قلمه الشريف.» امام خميني، كتاب البيع، ج ٢، ص ٢٨٢.

٢. ثقة الاسلام كليني، الاصول من الكافي، كتاب فضل العلم، باب اصناف الناس، حديث ٢،

٣. سيد محمّد آل بحرالعلوم، بلغة الفقيه، رسالة في الولايات، ج ٣، ص ٢٢۶. فاضل دربندي، خزائن الاحكام، (بدون شمارهٔ صفحه). شيخ محمد حسين غروي اصفهاني (كمپاني)، حاشية المكاسب، ج ١، ص ٢١٣؛ آيتالله محمّد هادي ميلاني، محاضرات في فقه الامامية، كتاب الخمس، ص ٢٧٠. آيت الله سيد عبدالله شيرازي، كتاب القضاء، ص ٣٢\_٣٣. آيت الله شيخ مرتضى حائري يزدي، ابتغاء الفضيلة، ج ٢، ص ٢٢٤، (نسخه

مقدمهٔ نهم. وراثت انبیاء از حیث دیگری نیز اطلاق دارد زیرا به هیچ مورد خاصی تقیید نشده است، پس همچنان که رسول اکرم ﷺ ولایت مطلقه دارد، وارثين ايشان يعني فقهاي عظام نيز همين ولايت مطلقه را به

مورد بحث، نقد و مناقشهٔ جمع کثیری از فقیهان واقع شده است. ا نقدهای وارد بر هر یک از مقدّمات عبارتند از:

١. از جمله: فاضل دربندی، سید محمّد آل بحرالعلوم، شیخ محمّد تقی نجفی، محقق ايرواني، آخوند خراساني، محقق نائيني، محقق اصفهاني (كمپاني)، أقا ضياءالدين عراقي، آيت الله سيد محسن حكيم، آيت الله سيد احمد خوانساري، آيت الله محمّد هادي ميلاني، آيت الله سيد عبدالله شيرازي، آيت الله شيخ مرتضى حائري يزدي، آيت الله سيد ابوالقاسم موسوى خويي رضوان الله عليهم اجمعين، و آيتالله حسينعلي منتظري، آيتالله شيخ جواد تبریزی، آیتالله سید کاظم حسینی حائری و آیتالله شیخ ناصر مکارم شیرازی. ٢. سند ثقة الاسلام كليني: على بن ابراهيم عن ابيه عن حماد بن عيسى عن عبدالله بن ميمون

٣. وهب بن وهب بن كثير بن عبدالله مشهور به ابوالبختري (م ٢٠٠ ه. ق) در احاديث خود متهم است. قال النجاشي: «روى عن ابي عبدالله (ع) و كان كذاباً»، قال الشيخ في الفهرست: «عامي المذهب، ضعيف»، قال ابن الغضائري: «كذاب عامي الاً ان له عن جعفر بن محمد (ع) احاديث كلّ يوثق بها»، قال الكشي: «قال ابومحمد الفضل بن شاذان: كان ابوالبختري

یاد شده قرائن ادعا شده بر ارادهٔ غیر ائمه المحلی از علما را تضعیف میکند. اما مقدمه سوم نیز تمام نیست، زیرا اگرچه فقهاء در زمرهٔ علمای امتند، اما انحصار وراثت انبیاء در فقهاء فاقد دلیل است. فقهاء نه قدر متیقن علماء امت هستند، نه علماء امت منصرف به فقهاء امت است و نه علماء امت ظاهر در فقها می باشد. اینکه فقیهان علماء را منحصر در فقهاء معنی کنند دور از انتظار نیست، آن چنان که عرفا عرفان را فقه اکبر و اشرف علوم می دانند و حکما نیز «راسخون فی العلم» را به حکیمان تفسیر می کنند و هکذا «کل حزب بمالدیهم فرحون.» علمای دین، دین شناسان خداترس هستند و دین منحصر در فقه نیست، عالم دین نیز منحصر در فقه نیست، عالم دین نیز منحصر در فقه نیست، عالم دین نیز

مقدمه چهارم قابل قبول است. اما مقدمه پنجم بشدت قابل مناقشه است. اولاً عدم دخالت «وصف عنوانی» در موضوع و «عنوان مشیر» به افراد خارجی بودن انبیاء جداً خلاف ظاهر است. علماء وارث انبیاء از

1. امام محمد غزالى در احياء علوم الدين به اقوال مختلف در «علم فريضه» اشاره كرده است: «ان كل فريق نزل الوجوب على العلم الذى هو بصدده، فقال المتكلمون هو علم الكلام ... و قال الفقهاء هو علم الفقه ... و قال المفسّرون و المحدثون هو علم الكتاب و السنة ... و قال المتصوفة المراد به هذا العلم ...» (احياء علوم الدين، كتاب العلم، الباب الثانى، ص ٢٧) و نيز رجوع كنيد به فيض كاشانى، المحجة البيضاء في تهذيب الاحياء، ج ١، ص ٢٣ و ٤٣. و نيز رجوع كنيد به ديدگاه عرفا در فصل دوّم ولايت عرفانى. براى آشنايى با ديدگاه فلاسفه از جمله رجوع كنيد به افلاطون، جمهورى، «براى تشكيل مدينه فاضله يا بايد فلاسفه و شاهان فلسفه بياموزند يا فيلسوفان شاه شوند» (دورهٔ آثار افلاطون، ترجمهٔ محمدحسن لطفى، ص ١٩٧٤)، و نيز تفسير ابن رشد اندلسى از آيهٔ «الراسخون فى العلم» به فلاسفه و حكما. رجوع كنيد به كتاب فصل المقال و تقرير مابين الشريعة والحكمة من الاتصال، ص ٩٨ (تصحيح البيرنصرى نادر)، و سير فلسفه در جهان اسلام، ماجد فخرى، ترجمه فارسى ص ٢٩٨ (تهران، نشر دانشگاهى، ١٣٧٢).

رجوع كنيد به الاصول من الكافى، كتاب «فضل العلم»، باب «صفة العلماء»، حديث ١ و ٣،
 ج ١ ص ٣٤.

حیث نبی بودن هستند و شأن انبیاء از این حیث جز تبلیغ و ترویج دین نیست. اثانیا ولایت هیچ تلازمی با نبوت ندارد. شیخ الطائفه طوسی و امین الاسلام طبرسی به عدم تلازم ولایت با منصب نبوت تصریح کرده بر آن دلیل اقامه کرده اند. علاوه بر آن هیچ دلیلی بر ثبوت ولایت برای جمیع انبیاء در دست نداریم. بویژه انبیاء همزمان در مکان واحد از قبیل انبیاء بنی اسرائیل. روایاتی که علماء امت را افضل از انبیاء بنی اسرائیل مورد معرفی میکند می تواند مؤید همین معنی باشد. ثالثاً از پیامبران مورد اشاره، هیچ دلیلی بر ولایت حضرت موسی الی و حضرت عیسی الی در دست نداریم. قدر مشترک انبیاء (بماهم انبیاء) منصب تبلیغ و ترویج معصومانهٔ تعالیم وحی است و اگر چنین منصبی به ارث برسد بیش از همین منصب علمی نخواهد بود. انتقال ویژگیهای رسول خاتم می همین منصب علمی نخواهد بود. انتقال ویژگیهای رسول خاتم می همین منصب علمی نخواهد بود. انتقال ویژگیهای رسول خاتم می دلیل دلیل از اثبات چنین نکتهای عاجز است.

اما مقدمهٔ ششم، اگرچه در اینکه ولایت اعتباری قابل انتقال و توریث است (همچنان که سلطنت اهل جور عرفاً چنین است) تردیدی نیست، اما از روایت کیفیت ارث و اینکه آیا به هر یک از علماء بر سبیل استغراق و تساوی منتقل می شود یا اینکه مختص به اعلم علماء است (مانند اخــتصاص ارث حبوه به ولد اکبر) استفاده نمی شود، به تعبیر دیگر ظاهر روایت این است که علماء از پیامبران ارث می برند، اما مقدار و کیفیت ارث را مشخص

١. استاد آيت الله منتظري، دراسات في ولاية الفقيه و فقه الدولة الاسلامية، ج ١، ص ۴٧٠.
 ٢. شيخ طوسي، رسالة في الفرق بين النبي و الامام، الرسائل العشر، ص ١١٢، امين الاسلام

طبرسى، مجمع البيان، ذيل البقره / ١٢۴.

٣. رجوع كنيد به محقق نائيني، المكاسب و البيع، تقرير ابحاث به قلم شيخ محمّد تقى اَملي، ج ٢، ص ٣٢٥. منية الطالب، تقرير ابحاث به قلم شيخ موسى نجفى، ج ٢، ص ٣٢٥ اَخوند خراسانى، حاشية المكاسب، ص ٩٤. استاد اَيتالله منتظرى، دراسات فى ولاية الفقيه و فقه الدولة الاسلامية، ج ١، ص ۴٧٠.

نكرده و مجمل گذاشته است. بنابراين احتمال اختصاص ولايت به اعلم

علما باقى است، أن چنان كه مفاد روايت سوم (ان اولى الناس بالانبياء اعلمهم بماجاؤوابه) همين است، و از أنجا كه ائمهٔ اطهار عليمالا اعلم مردم در هر زمانی هستند، ولایت منتقل به ایشان می شود. ا

اما مقدمهٔ هفتم، در روایت قرینهٔ متصلهٔ قطعیه بر وراثت علوم و معارف و تبليغ موجود است (ولكن ورثواالعلم فمن اخذ منه اخذ بحظ وافر) و با وجود چنین قرینهٔ متصلی تمسک به اطلاق و ادعای انتقال تمامی شئون انبیاء به علما قطعاً مردود است. حتی اگر حصر موجود در روایت را حصر اضافی بدانیم و «انما» را نیز تنها از ادات تأکید و نه حصر معنى كنيم، باز اثبات انتقال شئون غير تبليغي انبياء (بويژه ولايت) از اين روایت میسر نیست و محتاج ادلهٔ دیگر است. جمع کثیری از فقها بر انحصار مضمون این روایت به وراثت در تبلیغ و علوم تصریح کردهاند. ۲

اما مقدمه هشتم، عبارت «العلماء ورثة الانبياء» هيچ ظهوري در جملة انشائیهٔ متضمن جعل و تشریع ندارد، بلکه جملهٔ خبریه حاکی از امری

١. استاد آيتالله شيخ جواد تبريزي، ارشاد الطالب الى التعليق على المكاسب، ج ٣، ص ٣٥. ٢. به عنوان نمونه مراجعه كنيد به شيخ محمّد تقى نجفى، بحث فى ولاية الحاكم الفقيه، (در كتاب كلمهٔ نافذ آقا نجفى، گردآورى موسى نجفى)، ص ٢٣٣ ـ ٢٤۴. آقا نجفى مفصل ترين مباحث را در تحلیل مفاد این حدیث شریف به رشتهٔ تحریر درآورده است. میرزای نائینی، المكاسب و البيع، تقرير ابحاث به قلم شيخ محمّد تقى آملى، ج ٢، ص ٣٣٤. أقا ضياءالدين عراقي، شرح تبصرهٔ المتعلمين، ج ۵، ص ۴۱. شيخ على ايرواني، حاشية المكاسب، ص ١٥٤. آيتالله سيد محسن حكيم، نهج الفقاهة، ص ٢٩٩. آيتالله سيد احمد خوانساری، جامع المدارک، ج ۳، ص ۹۸. آیتالله سید ابوالقاسم موسوی خویی، مصباح الفقاهة، تقرير ابحاث به قلم شيخ محمد على توحيدي، ج ۵، ص ۴۲\_۴۳. استاد آيت الله حسينعلى منتظري، دراسات في ولاية الفقيه و فقه الدولة الاسلامية، ج ١، ص ۴۷۰. استاد آیتالله شیخ جواد تبریزی، ارشاد الطالب، ج ۳، ص ۴۳. استاد آیتالله سید كاظم حسيني حائري، اساس الحكومة الاسلامية، ص ١٤۴. آيتالله شيخ ناصر مكارم شیرازی، انوار الفقاهة، کتاب البیع، ج ۱، ص ۵۰۷.

تكويني يعنى انتقال علم به علماست و اين روايات تنها در مقام بيان فضیلت عالمان دین است و هیچ دلالتی بر نصب ایشان ندارد او ادعای ملازمت وراثت با نصب سخني بدون دليل است. ثانياً حتى اگر اصل وراثت ولايت را نيز بيذيريم، انتقال ولايت با ارث، با انتقال ولايت از طریق نصب تفاوت جدی دارد. نصب و وراثت قسیم هم هستند و اثبات یکی قطعاً نفی دیگری است.

و اما مقدمهٔ نهم قطعاً ممنوع است. وقتى تقييد روايت به وراثت علمي محرز بود، نوبت به تمسك به اطلاق ولايت نمى رسد، بعلاوه با توجه به احتمال بسیار جدی دخالت عصمت در اولویت نبوی بر مؤمنین، تمسک به آية شريفة «النبي اولي بالمؤمنين من انفسهم» أدر اثبات ولايت مطلقة فقها، جای تأمل جدی دارد.

حاصل بحث دربارة صحيحة «العلماء ورثة الانبياء» و روايات هم مضمون أن اولاً احتمال اراده ائمه على از علماء بسيار جدى است، بعلاوه علماء ظهور در فقهاء ندارد. ثانياً مراد از انبياء وصف عنواني است و نه عنوان مشير، لذا تلازمي با ولايت ندارد، بعلاوه روايت از حيث نحوه و مقدار ارث علما نيز مجمل است. ثالثاً با وجود قرينهٔ متصّلهٔ قطعيه، اين روايت تنها وراثت در علوم و معارف و تبليغ را ميرساند و به وراثت در ولايت تدبيري به فقها قطعاً دلالت ندارد. رابعاً مضمون روایت خبری است و به نصب و انشاء دلالت ندارد و مفاد آن جلالت مقام و علو شأن علماست نه چیز دیگر. خامساً از این روایات نمی توان ولایت مطلقهٔ فقها را نتیجه گرفت.

نتيجهٔ بحث. ولايت انتصابي مطلقهٔ فقيه در روايات منقول از رسول اكرم حضرت محمد عَلَيْشُ فاقد مستند معتبر است.

١. استاد آيت الله منتظري، دراسات في ولاية الفقيه و فقه الدولة الاسلامية، ج ١، ص ٤٧٠. ٢. سورة احزاب، آيه ٤.

«دانشمندان حاکم بر مردم هستند.»

في كنز الكراجكي عن الصادق التلا قال: «الملوك حكّام على الناس و العلماء حكّام على الملوك» العلماء حكّام على الملوك»

کراجکی در کنزالفوائد از امام صادق الله روایت کرده است: «شاهان حاکم بر مردم، و دانشمندان حاکم بر شاهان هستند.»

آیتالله گلپایگانی تمسک به این دو روایت را برای اثبات ولایت انتصابی عامهٔ فقیهان تمام دانستهاند. ۲ محقق نراقی، نیز روایت دوم را از جمله مستندات ولایت فقیه بر مردم ذکر کرده است. ۳ امام خمینی قدس سره نیز روایت اول را از جمله مؤیدات مطلوب با دلالت واضح دانستهاند. ۴

تمسک به این روایات برای اثبات ولایت انتصابی فقیهان بر مردم مبتنی بر تمامیت مقدمات ذیل است:

مقدمهٔ اول. علوّ مضمون حدیث شریف، جابر ضعف سند آن است. مقدمهٔ دوم. مراد از علماء، علماء دین و منظور از علمای دین فقهاء عظام می باشند.

مقدمهٔ سوم. مراد از حاکمیت علما بر مردم و ملوک، ولایت تدبیری و زعامت سیاسی ایشان است و حاکمیت علماء منحصر در اِفتاء و قضاوت نمی شود. حکّام عرفی و زعمای ظاهری در حکم قوه مجریهٔ فقهاء هستند.

۱. كراجكي، كنزالفوائد، ج ٢، ص ٣٣، بحار الانوار، كتاب العلم، بـاب ١، حـديث ٩٢، ج ١، ص ١٨٣.

## فصل هجدهم

# ادلّهٔ ولایت فقیه در روایات منقول از امیرالمؤمنین الیّهِ و امام حسین الیّهِ

از مجموعه روایات منقول از امیرالمؤمنین علی بن ابیطالب علیه السلام مجموعاً به سه روایت در بحث ولایت فقیه بر مردم استناد شده است: یکی «العلماء حکام علی الناس»، دیگری «مجاریالامور و الاحکام علی ایدی العلماء». که ما آنرا در ضمن روایات منقول از امام حسین الی تحلیل خواهیم کرد. روایات «اللهم ارحم خلفائی» را امیرالمؤمنین این از رسول اکرم عیالی روایت کرده اند که در ضمن روایات منقول از پیامبر عیالی مورد بحث قرار گرفت.

## روايت پنجم. العلماء حكّام على الناس

روى الآمدى في الغرر و الدرر عن اميرالمؤمنين عليه: «العلماء حكام على الناس.» ا

در غررالحكم و دررالكلم از اميرالمؤمنين علي روايت شده است:

آیتالله سید محمدرضا موسویگلپایگانی، الهدایةالی من له الولایة، تقریر ابحاث به قلم
 میرزا احمد صابری، ص ۳۶.

٣. ملا احمد نراقي، عوائد الايام، روايت ١١، ص ٥٣٢.

۴. امام خمینی، ولایت فقیه، ص ۹۴ و ۹۵. امام خمینی، کتاب البیع، ج ۲، ص ۴۸۶.

۵. آیت الله گلیایگانی، الهدایة الی من له الولایة، ص ۳۶.

۱. عبدالواحد بن محمّد تمیمی آمدی، غررالحکم و دررالکلم، حدیث ۵۰۶، شرح جمال الدین محمّد خوانساری، ج ۱، ص ۱۳۷. و مستدرک الوسایل، کتاب القضاء، ابواب صفات القاضی، باب ۱۱، حدیث ۱۷، ج ۱۷، ص ۳۱۶.

۲۸۴ حكومت ولايي

مقدمهٔ چهارم. عبارت «العلماء حكّام على الناس» و هكذا «حكّام على الملوك» اگرچه خبرى است، اما در مقام انشاء است. مراد از انشاء وجوب تعيين و انتخاب فقهاء براى حكومت نيست، بلكه مراد از انشاء، نصب فقيهان به ولايت بر مردم است.

مقدمهٔ پنجم. حاکمیت علماء در این دو حدیث نه به امری تقیید شد، نه تخصیص یافته است، لذا ولایت فقهاء عامه بلکه مطلقه است.

این دو روایت از جانب اکثریت قریب به اتفاق فقهاء به عنوان مستند ولایت فقیه بر مردم پذیرفته نشده است. ما به ترتیب مقدمات یاد شده به نقد و تحلیل آنها می پردازیم:

اما مقدمهٔ اول، هر دو حدیث، مرسله (فاقد سند) است و به لحاظ فقهی فاقد اعتبار است. هر چند این ضعف مفرط ما را از نقد دیگر مقدمات بیناز میکند، اما با اغماض از این ضعف، دیگر مقدمات نیز تمام نیست.

اما مقدمه دوم، بر فرض پذیرش تقیید علماء به علمای دین، دلیلی برای تقیید دوباره علمای دین به فقها در دست نداریم. فقها نه قدر متیقن علمای دین هستند. نه علمای دین منصرف به فقها است نه ظهور در فقهاء دارد.

اما مقدمهٔ سوم، اولاً مراد از این حدیث بیان فضیلت علم و علماست و علما غالباً بر قلوب مردم حکومت میکنند و مردم بالطبع تابع ایشان هستند، این حاکمیت بر دلها بین مذاهب و ادیان مختلف جاری است، حتی این حاکمیت معنوی منحصر در علوم دین هم نیست، بلکه علم با

فنون و شعب مختلفش بر جامعه حاکمیت دارد. نظیر فرمایش امیرالمؤمنین الله (العلم حاکم و المال محکوم علیه). بنابراین احتمال اصولاً نوبت به حاکمیت سیاسی و ولایت تدبیری نمی رسد. ا

ثانیاً اگر افزون از حاکمیت معنوی بر دلهای مردم اراده شده باشد، حاکمیت فقها بر افتاء و قضاوت پذیرفته شده، اما حاکمیت ولایی و زعامت سیاسی فقها اول الکلام است. آبه ویژه که حکومت و مشتقات آن در کتاب و سنت غالباً در خصوص قضاوت استعمال شدهاند. ۳

اما مناقشهٔ اصلی در مقدمهٔ چهارم است، او لا آن چنان که گذشت جمله خبری است نه انشایی و بیش از حاکمیت معنوی بر دلهای مردم اراده نشده است، آ ثانیاً حتی اگر روایت را دال بر انشاء بدانیم، در مقابل نصب فقیهان به و لایت، و جوب تعیین و انتخاب فقیهان برای حکومت نیز مطرح است، یعنی دلیل اعم از مدعی است و تلازمی نیز با نصب ندارد. مالتا روایت دوم قطعاً خبری است و الا باید حاکمیت شاهان بر مردم را نیز به انشاء و نصب شرع بدانیم و فساد این مبنی و اضح است.  $^{9}$  لذا و حدت سیاق این دو جمله در روایت دوم اقتضا می کند که از اخبار عدول نکنیم. لذا دلالت این دو روایت به انتصاب مردود است.

۱. با اینکه امام خمینی(ره) اکثر روایات گذشته را برای اثبات ولایت فقیه تمام دانستهاند، علیرغم پذیرش وضوح دلالت این دو روایت، در سند آنها خدشه کردهاند. کتاب البیع، ج ۲، ص ۴۸۶، ولایت فقیه، ص ۹۵.

استاد آیتالله منتظری، دراسات فی ولایة الفقیه و فقه الدولة الاسلامیة، ج ۱، ص ۴۸۳،
 احتمال اوّل.

۲. به عنوان نمونه رجوع كنيد به مراغی، العناوین، ص ۳۵۵ (چاپ سنگی)، آل بحرالعلوم، بلغةالفقیه، ج ۳، ص ۲۳۰، شیخ محمدتقی نجفی، رسالة فی ولایة الحاکم الفقیه، ص ۲۴۵، آیتالله شیخ مرتضی حائری یزدی، ابتغاءالفضیلة، ج ۲، ص ۲۳۰ (نسخهٔ خطی).
 ۳. رجوع كنید به استاد آیت الله منتظری، دراسات فی ولایةالفقیه، ج ۱، ص ۴۳۴.

۴. آیتالله مکارم شیرازی، انوار الفقاهة، کتاب البیع، ج ۱، ص ۵۰۵. استاد آیتالله سید کاظم حسینی حائری، اساس الحکومة الاسلامیة، ص ۱۴۵.

۵. استاد آیتالله منتظری، دراسات فی ولایة الفقیه و فقه الدولة الاسلامیة، ج ۱، ص ۴۸۴.
 ۶. استاد آیتالله منتظری، پیشین.

اما مقدمهٔ پنجم، روایت در مقام بیان نیست تا به اطلاق آن تمسک شود. با توجه به ناتمام بودن مقدمات پیشین، عدم دلالت آن به ولایت عامه نیز واضح است. این روایت فراتر از فضیلت علم و عالم و حاکمیت معنوی عالمان بر قلوب مردم دلالت ندارد.

**نتیجهٔ بحث**. این دو روایت به علت ضعف مفرط سندی و اشکالات متعدد در دلالت، نمی تواند مستندِ ولایت انتصابی مطلقهٔ فقیه واقع شود.

### ادلهٔ ولایت فقیه در روایات منقول از امام حسین (ع)

### روايت ششم. مجاري الامور و الاحكام على ايدي العلماء

فى تحف العقول: روى عن الامام الحسين بن على الله فى خطبة طويلة فى الامر بالمعروف والنهى عن المنكر و يروى عن اميرالمؤمنين الله الله وانتم اعظم الناس مصيبة كما غلبتم عليه من منازل العلماء لوكنتم تشعرون. ذالك بان مجارى الامور و الاحكام على ايدى العلماء بالله الامناء على حلاله و حرامه. فانتم المسلوبون تلك المنزلة، و ماسلبتم ذلك الا بتفرقكم عن الحق و اختلافكم فى السنة بعد البينة الواضحة ولو صبرتم على الاذى و تحملتم المؤونة فى ذات الله كانت امورالله عليكم تردوعنكم تصدر واليكم ترجع و لكنكم مكنتم الظلمة من منزلتكم....» ا

ابن شعبه حرّانی در کتاب تحفالعقول در ضمن نقل فرمایشات سیدالشهداء حسین بن علی الله خطبه ای طولانی خطاب به علمای عصر در امر به معروف و نهی از منکر نقل می کند و متذکر می شود که این خطبه از امیرالمؤمنین الله نیز روایت شده است که فرمود: «... مصیبت شما از

 ۱. «و هي و ان كانت مرسلة، لكن اعتمد على الكتاب صاحب الوسائل (قده) و متنها موافق للاعتبار و العقل» امام خميني، كتاب البيع، ج ٢، ص ٩٨۶ و ۴۸٧.

مصایب همهٔ مردم سهمگین تر است، زیرا منزلت و مقام علمایی را از شما بازگرفته اند، اگر می دانستید، چون در حقیقت جریان امور و احکام می باید به دست دانشمندان الهی، که در حلال و حرام امین هستند، باشد، اما اینک موقعیتنان را از شما بازگرفته اند، و اینکه چنین موقعیتی را از دست داده اید، هیچ سببی ندارد جز اینکه از دور محور حق پرا کنده اید، و دربارهٔ سنت پس از اینکه دلایل روشن بر حقیقت و کیفیت آن وجود دارد، اختلاف پیدا کرده اید، و شما اگر بر آزار شکیبا بو دید و در راه خدا حاضر به تحمل ناگواری می شدید، امور الهی به نز د شما آورده می شد و از شما

اگرچه این روایت هم از امیرالمؤمنین الله و هم از سیدالشهداه الله جداگانه نقل شده است، از آنجا که استناد آن به امام حسین الله مشهور تر است ما آنرا در ضمن روایات منقول از ایشان آوردیم.

صادر می شد و شما مرجع امور بودید، اما شما به ستمکاران مجال دادید

تا این مو قعیت را از شما بستانند....»

تمسک به این حدیث شریف برای اثبات ولایت انتصابی مطلقهٔ فقیه مبتنی بر تمامیّت مقدمات ذیل است:

مقدمهٔ اول. با توجه به عالیة المضامین بودن این روایت، مرسله بودن آن مشکلی ایجاد نمی کند، این گونه عبارات جز از معصوم امکان صدور ندارد. و «متن آن موافق اعتبار و عقل است.» ۱

مقدمهٔ دوم. «العلماء بالله الامناء على حلاله و حرامه» منحصر در ائمهٔ معصومين عليه نيست و علماى دين را نيز در برمى گيرد «تدبر در صدر و ذيل اين خطبه نشان مى دهد كه مضمون آن به زمان و مكان خاصى اختصاص ندارد، بلكه دستورالعملى كلى به قاطبهٔ علما در هر زمان و

ا. ابسومحمد الحسن بن على بن الحسين بن شعبة الحرائي، تحف العقول عن آل
 الرسول (ص)، ج ١، ص ٢٣٨.

ائمه على الشاطط بعيد نيست.» ا

مکان برای تشویق به قیام به امر به معروف و نهی از منکر در مقابل ستمكاران است. عدول از لفظ ائمه به «العلماء بالله الامناء على حلاله و حرامه» چه بسا برای تعمیم حکم نسبت به جمیع علمای عدول باشد، بلکه انطباق چنین عنوانی بر غیر ائمه علی اظهر است، زیرا توصیف ائمه على الله الله الله عنواني محتاج قرينه است. ادعاى ظهور روايت در غير

مقدمهٔ سوم. مراد از «العلماء بالله الامناء على حلاله و حرامه» فقيهان است، نه مفسران و محدثان و متكلمان و ديگر علماي دين. «و توهم اينكه عالم بالله مقامي فوق مقام فقهاء دارد فاسد است، زيرا مراد از عالم بالله معنای فلسفی یا عرفانی نیست، استشهاد صدر روایت به آیهٔ شریفه «لولا ينهاهم الربانيون والاحبار» أ مؤيد همين معنى است، زيرا رباني عبارةاخري عالم بالله است.» ٣

مقدمهٔ چهارم. «مجاري الامور و الاحكام» شامل سه شأن افتاء، قضاوت و ولایت تدبیری می شود. در سرتاسر خطبه عبارتی که صلاحیت تقیید این اطلاق را داشته باشد یافت نمی شود.

مقدمهٔ پنجم. عبارت «مجارى الامور و الاحكام على ايدى العلماء» اگر چه خبری است اما در مقام انشاء و بیان تکلیف واقع شده است به این معنا که امام الله مرجعیت امور مسلمین را به عهدهٔ فقیهان نهاده است، يعني واجب است جريان امور جامعه به دست ايشان باشد. اين امر عبارت اخرى منصوبيت فقيهان به ولايت بر مردم است.

مقدمهٔ ششم. در سراسر خطبه، ولایت تدبیری علما به امری تقیید یا

تخصيص نيافته است. لذا مي توان اين روايت را مستند ولايت عامه بلكه ولايت مطلقهٔ فقها دانست.

جمعی از فقیهان از جمله محقق نراقی (ره) و امام خمینی قدس سره دلالت این روایت را به ولایت انتصابی فقیهان تمام دانستهاند. ا

اما از سوی برخی دیگر از فقیهان مناقشاتی به استناد به این حدیث وارد شده است، ما به ترتیب مقدمات فوق به تحلیل انتقادی مفاد آنها خواهيم پرداخت.

در مقدمهٔ اول، مناقشهٔ جدى وارد است، عليرغم علو مضامين اين خطبهٔ شریفه صناعت فقهی اقتضای اعتبار آن را نمی کند، چرا که متأسفانه

اگرچه جمع قابل توجهی از فقیهان در مقدمه دوم مناقشه کرده، مفاد روایت را منحصر در ائمه علی دانسته اند، مها دقت در عبارات قبل و بعد از «مجاري الامور» نشان مي دهد كه مخاطب خطبه شريفه اعم است و علمای همهٔ زمانها و مکانها را شامل می شود.

١. امام خميني، كتاب البيع، ج ٢، ص ۴٨٧ \_ ۴٨٨. ولايت فقيه، ص ١١٠.

٢. سورة مائده، آية ٣٣.

۳. امام خمینی، کتاب البیع، ج ۲، ص ۴۸۸.

١. ملا احمد نراقي، عوائد الايام، حديث ١٨، ص ٥٣٤. سيد محمد آل بحرالعلوم، بلغة الفقيه، ج ٣، ص ٢٣٣. شيخ عبدالله ممقاني، رسالة هداية الانام في اموال الامام (ع)، ص ١٤٢. شيخ محمد حسين آل كاشف الغطاء، الفردوس الاعلى، ص ٥٤. شيخ محمد تقى نجفى، رسالة في ولاية الحاكم الفقيه، ص ٢٤٥. آيت الله ميلاني، محاضرات في فقه الامامية، كتاب الخمس، ص ٢٧٣. آيتالله كلپايگاني، الهداية الى من له الولاية، ص ٣٣. امام خمینی، کتاب البیع، ج ۲، ص ۴۸۶ \_ ۴۸۸ و ولایت فقیه، ص ۹۵ \_ ۱۱۲.

۲. به عنوان نمونه رجوع کنید به آیتالله سید احمد خوانساری، جامع المدارک، ج ۳، ص ٩٩\_١٠٠. آيتالله مكارم شيرازي، انوار الفقاهة، كتاب البيع، ج ١، ص ٥٠٣.

٣. از جمله رجوع كنيد به أخوند خراساني، حاشية المكاسب، ص ٩٤، ميرزاي نائيني، منية الطالب، ج ٢، ص ٣٢۶؛ شيخ محمد حسين غروى اصفهاني (كمپاني)، حاشية المكاسب، ج ١، ص ٢١٤. آيت الله سيد عبدالله شيرازى، كتاب القضاء، ص ٣٢\_٣٣؛ آيت الله شيخ مرتضى حائري يزدي، ابتغاء الفضيلة، ج ٢، ص ٢٢٠ (نسخه خطي).

مقدمهٔ سوم نیز قابل پذیرش است، زیرا اگرچه «العلماء بالله» عام است و حتی در غیر فقهاء (از قبیل عرفا و حکما) اظهر است، اما عبارت «الامناء علی حلاله و حرامه» در فقها ظهور دارد، به هر حال مجموعهٔ این دو صفت در فقیهان اظهر است.

مقدمهٔ چهارم را نیز می توان بدون اشکال دانست. اگرچه بعضی فقها آن را تنها ناظر به مرجعیت در احکام یعنی افتاء دانسته اند، اسا ظهور «مجاری الامور والاحکام» و مضمون کلی خطبه که امر به معروف و نهی از منکر است این انحصار را رد می کند و شمول آنها را نسبت به حکومت، زمامداری، تدبیر جامعه و مدیریت سیاسی خاطرنشان می سازد. هر چند استفادهٔ «ولایت شرعی» به معنای اصطلاحیش از این حدیث بسیار دشوار است.

اما مقدمهٔ پنجم \_ محور انتصاب \_ اگرچه در مقام انشاء بودن عبارت «مجاری الامور و الاحکام بایدی العلماء» امری صحیح است و از آن وظیفهٔ فقیهان به عهده داری ادارهٔ جامعه نیز به دست می آید، اما این مقدار برای اثبات نصب فقیهان به ولایت کافی نیست و اعم از مدعاست و تلازمی با نصب ندارد. از این عبارت حداکثر استحقاق فقیهان برای احراز مقام تدبیر جامعه به دست می آید، اما اینکه این تصدی به نصب است، یا وکالت از سوی معصوم، یا اذن از ایشان، یا وراثت و وصایت از امام این به عبارت حتی با انتخاب از سوی مردم، روایت از این حیث مجمل است، به عبارت دیگر از روایت استفاده می شود که جریان امور می باید به دست عالمان دیگر از روایت استفاده می شود که جریان امور می باید به دست عالمان الهی باشد، و بر آنها لازم است با اتحاد و تعاون با مسلمین دولت عادله اقامه کنند، اما اینکه تعیین علما با نصب است یا با انتخاب، روایت در این مور د ساکت است.

در مقدمه ششم ـ قلمرو ولایت ـ این اشکال وارد است که روایت از این حیث در مقام بیان نیست، تا به اطلاق آن تمسک شود، هر چند عدم تخصیص آن به امور حسبیه قابل اعتناست، لذا روایت بر فرض تمامیت دیگر مقدمات آن، به «ولایت عامه» دلالت دارد هر چند از آن نمی توان «ولایت مطلقه» استنباط کرد.

حاصل بحث. روایت «مجاری الامور و الاحکام بایدی العلماء بالله الامناء علی حلاله و حرامه» اگر از حیث سند با مشکل ارسال مواجه نبود، با استناد به آن زعامت سیاسی فقیهان در امور عامه قابل اثبات بود، اگرچه دلالتی به ولایت شرعی و نصب ندارد، اما مشکل سند آن، روایت را از اعتبار فقهی ساقط می کند.

شيخ على ايرواني، حاشية المكاسب، ص ١٥٧.

### روايت هفتم. مقبولة عمر بن حنظله

روى الكليني بسنده عن عمر بن حنظلة، قال: سألت ابيا عبدالله الله عن رجلين من اصحابنا بينهما منازعة في دين او ميراث، فتحاكما الى السلطان اوالى القضاة، ايحّل ذلك؟ فقال الهيذ: من تحاكم اليهم في حقّ او باطل فائما تحاكم الى الطاغوت، و ما يحكم له فائما يأخذ سحتاً و ان كان حقاً ثابتاً له، لانه اخذه بحكم الطاغوت و قد امر الله ان يكفر به، قال الله تعالى: «يرويدون ان يتحاكموا الى الطاغوت و قد امروا ان يكفروا به» قلت: فكيف يصنعان؟ قال الهيذ: ينظران (الى) من كان منكم ممّن قد روى حديثنا و نظر في حلالنا و حرامنا و عرف احكامنا، فليرضوا به حكماً، فاني قد جعلته عليكم حاكماً، فاذا حكم بحكمنا فلم يقبله منه فانما استخف بحكم الله، و عيلنا ردّ، و الراّد علينا الراد على الله، و هو على حدّ الشرك بالله. ا

ثقة الاسلام كلينى از عمر بن حنظله نقل مىكند، وى مىگويد از امام صادق الله دربارهٔ دو نفر از اصحاب [يعنى از شيعيان] سؤال كردم كه در مورد قرض يا ميراث نزاعى بينشان بود و براى رسيدگى به سلطان يا قضات مراجعه كرده بودند، آيا اين جايز است؟ فرمود: «هر كه در حق يا باطل دادخواهى نزد ايشان برد، در حقيقت به طاغوت دادخواهى كرده است، و هر چه را كه به حكم آنها بگيرد، به حرام گرفته است، اگر چه حق ثابت او باشد، چرا كه آن را به حكم طاغوت \_كسى كه خدا دستور داده به آن كفر بورزند \_ گرفته است: «مىخواهند دادخواهى نزد طاغوت برند، حال آن كه امر شدهاند كه به او كفر بورزند.» پرسيدم: پس چه كنند؟ فرمود: «نظر كنند به سوى كسى كه از شما حديث پرسيدم: پس چه كنند؟ فرمود: «نظر كنند به سوى كسى كه از شما حديث

# فصل نوزدهم

# ادلّهٔ ولایت فقیه در روایات منقول از امام صادق ﷺ و امام کاظم ﷺ

أ. ثقة الاسلام كليني، الاصول من الكافي، كتاب فضل العلم، باب اختلاف الحديث، الحديث ١٠، ج ١، ص ٩٧. «محمدبن يحيى، عن محمدبن الحسين، عن محمدبن عيسى، عن صفوان بن يحيى، عن داودبن الحصين، عن عمربن حنظله».

بن حنظله نیز هرگز به عنوان مستند ولایت فقیه قرار نگرفته است. محقق کرکی (م ۹۴۰) نخستین فقیهی است که در بحث ولایت عامه فقیه به روایت عمر بن حنظله استناد کرده است. محقق نراقی نیز این روایت را در زمرهٔ مستندات روایی ولایت فقیه ذکر کرده است. در دو قرن اخیر روایت عمر بن حنظله مهمترین مستند روایی ولایت فقیه بر مردم شمرده شده است. شیخ محمّد حسن نجفی در جواهر، شیخ انصاری در کتاب القضاء، میرزای نائینی و امام خمینی رضوان الله علیهم از جمله فقهایی هستند که با استناد به این روایت به اثبات ولایت فقیه اقدام کردهاند.

استناد به روایت عمر بن حنظله در اثبات ولایت انتصابی مطلقهٔ فقیه مبتنی بر تمامیت همهٔ مقدمّات ذیل است:

مقدمهٔ اول. سند روایت تاراوی مباشر عمر بن حنظله بلا اشکال

ا. رسائل المحقق الكركي، المجموعة الاولى، (تحقيق الشيخ محمد الحسون، قم، ١٢٠٥ ق)،
 رسالة في صلوة الجمعه، ص ١٤٢-١٤٣٠.

ما را روایت کرده، در حلال و حرام ما نظر کرده و احکام ما را می شناسد، پس باید او را به عنوان قاضی و حکم بپذیرند، زیرا من او را بر شما حاکم قرار داده ام، پس آنگاه که به حکم ما حکم کرد و از او پذیرفته نشد، حکم خدا کوچک شمرده شده است، و ما را رد کرده است، آنکه ما را رد کرده، خدا را رد کرده است، و این در حد شرک به خداوند است.»

این حدیث را ثقةالاسلام کلینی در اصول و فروع کافی و شیخ الطائفهٔ طوسی در دو موضع از تهذیب الاحکام نقل کردهاند. حدیث عمر بن حنظله که بخشی از متن آن را ذکر کردیم، در سه بحث فقهی و اصولی مورد استناد قرار گرفته است:

اوّل. در اختلاف احادیث، تعادل و تراجیح که از مباحث علم اصول فقه است و در علم فقه تأثیر فراوان دارد. در صدر این حدیث به بعضی ضوابط در این باره اشاره شده است. نخستین موضعی که این حدیث در جوامع روایی نقل شده، همین بحث اختلاف احادیث است.

دوّم. قضاوت، ممنوعیّت مراجعه به قضات جور و تعیین فقهای عادل به عنوان قضات جامعالشرایط منصوب از جانب امام صادق الیّلاً. این روایت در دو کتاب فروع کافی و تهذیب، سه بار در کتاب قضاء ذکر شده است. و از آغاز در مباحث فقه استدلالی در باب قضا دیده می شود.

سوم. ولایت فقیه بر مردم در امور عمومی و زعامت و مدیریت سیاسی جامعه. آنچنان که قبلاً به تفصیل اشاره کردیم، ولایت فقیه بر مردم تا قرن دهم مورد بحث فقها نبوده است، تا همین زمان روایت عمر

٢. ملا احمد نراقي، عوائد الايام، عائده ۵۴ في ولاية الحاكم، ص ۵۳۳.

٣. «فرواية ابن حنظلة احسن ما يتمسك به لاثبات الولاية العامة للفقيه، و اماما عداه فلايدل على هذا المدّعىٰ بشئ». ميرزاى نائينى، المكاسب و البيع، تقريرات به قلم آيتالله شيخ محمد تقى آملى، ج ٢، ص ٣٣٤.

۴. شيخ محمد حسن نجفى، جواهر الكلام فى شرح شرائع الاسلام، ج ۲۱، ص ٣٩٥، ج ۴۰، ص ١٩٥، ج ۴۰، ص ١٩٥، ج ١٩٠. ص ١٩٥، ج ١٩٠. سيد محمد آل بحرالعلوم، بلغة الفقيه، رسالات فى الولايات، ج ٣، ص ١٩٣٠. شيخ عبدالله ممقانى، رسالة هداية الانام فى حكم اموال الامام (ع)، ص ١٤٥. ميرزاى نائينى، منية الطالب، تقرير ابحاث به قلم آيتالله شيخ موسى نجفى خوانسارى، ج ٢ ص ١٣٧. شيخ مرتضى انصارى، كتاب القضاء و الشهادات، (طبع كنگره) ص ٢٩٠٩. آيتالله سيد عبدالاعلى سبزوارى، مهذب الاحكام، ج ١١، ص ٢٧٩. آيتالله سيد محمد رضا موسوى گلپايگانى، الهداية الى من له الولاية، تقرير ابحاث به قلم آيتالله ميرزا احمد صابرى، ص ٣٧٠. امام خمينى، ولايت فقيه، ص حابرى، ص ٣٧٠. امام خمينى، ولايت فقيه، ص ١٨٠. و نيز رجوع كنيد به آيتالله جوادى آملى، پيرامون وحـى و رهـبرى، ص ١٩١.

١. الفروع من الكافى، كتاب القضاء، باب كراهية الارتفاع الى قضاة الجور، الحديث ۵، ج ٧، ص ٢١٢.

۲. شيخ طوسى، تهذيب الاحكام، كتاب القضاء، الحديث ۵۱۴، ج ۶، ص ۲۱۸، محمد بن يحيى عن محمد بن الحسن بن شموّن، عن محمد بن عيسى؛ ج ۶، ص ۳۰۱، الحديث ۸۴۵: محمد بن على بن محبوب عن محمد بن عيسى.

رجالی توثیق نشده است، اما به سه دلیل روایت او را بدون اشکال

اول. در مدح وی دو روایت از امام صادق النظ در **کافی** و **تهذیب** نقل

شده است، او كفي به فخراً. ابه علاوه فقيه بزرگي همچون شهيد

ثانی (ره) در درایه وی را توثیق کرده است. ۴ بنابراین عدم توثیق وی صحت

دوم. عمر بن حنظله كثيرالروايـة <sup>۵</sup>و از مشاهير و معاريف مي باشد.

سوم. این روایت از سوی اصحاب تلقی به قبول شده و از دیر باز به

عنوان مقبوله مشهور شده است. ۷ همین عمل به این روایت از سوی

١. «عده الشيخ تارة من اصحاب الباقر (ع) و اخرى من اصحاب الصادق (ع) و شرح الحال

انه لم ينصّ على الرجل في كتب الرجال بشيء ...» ممقاني، تنقيح المقال، ج ٢، ص ٣٢٢.

٢. الكليني عن على بن ابراهيم عن محمد بن عيسى عن يونس عن يزيد بن خليفة قال، «قلت لابي عبدالله (ع) ان عمر بن حنظلة اتاناعنك بوقت، فقال ابوعبدالله (ع): اذن لايكذب.

الفروع من الكافى، كتاب الصلوة، باب وقت الظهر و العصر، الحديث ١، ج ٣، ص ٢٧٥. الطوسي بسنده عن الحسين بن سعيد عن فضالة، عن ابان، عن اسماعيل الجعفي عن عمر بن حنظلة، قال: قلت لابي عبدالله (ع): القنوت يوم الجمعه؟ فقال (ع): انت رسولي اليهم في هذا اذا صليتم في جماعة ... ». تهذيب الاحكام، كتاب الصلوة، باب العمل في ليلة الجمعه و

مى توان يذيرفت و به أن عمل كرد:

نداشته، روایت عمر بن حنظله موثقه است.

کثرت روایت امارهٔ وثاقت راوی است.<sup>ع</sup>

اول. محمد بن عيسى بن عبيد يقطيني توسط نجاشي و كشّي توثيق شده است. اگر چه شیخ طوسی در فهرست و رجال او را تضعیف کرده، نسبت به غلو داده و او را از مستثنیات نوادرالحکمه توسط ابن بابویه دانسته است، آما در تعارض بین تضعیف شیخ و توثیق نجاشی، توثیق نجاشي مقدم است، به علاوه با توجه به شيوع اتهام غلو در قرون اوليه بویژه به واسطهٔ اعتقاد بعضی بزرگان به مقامات عالیه برای ائمه لمانیلاً و نیز احتمال اینکه استثناء وی از رجال نوادر الحکمه به واسطهٔ تضعیف وی نباشد، بلكه به دليل روايت وي از يونس باشد، تضعيف شيخ قابل خدشه مى شىو د. "

دوم. داود بن حُصَين اسدى از سوى نجاشى توثيق شده است. أنسبت وی به مذهب واقفیه از سوی شیخ طوسی<sup>۵</sup> منافی با وثاقت وی نیست، چرا که وثاقت با فساد مذهب قابل جمع ٔ است و ملاک لازم در اعتبار روايت، وثاقت است.

مقدمهٔ دوم. اگر چه عمر بن حنظله \_راوی مباشر حـدیث\_ در کـتب

يومها، الحديث ۵۷، ج ۳، ص ۱۶. ٣. «ويفهم من هذين الحديثين توثيقه». تنقيح المقال، ج ٢، ص ٣٢٢.

۴. «... انى حققت توثيقه من محل آخر...» الشهيد الثاني، الدراية في علم مصطلح الحديث، ص ۴۴ (طبع نجف).

٥. «وقع بهذا العنوان في اسناد كثير من الروايات تبلغ سبعين مورداً» معجم رجال الحديث،

عن على بن حنظلة، قال: سمعت ابا عبد الله (ع) يقول: «اعرفوا منازل الناس على قدر رواياتهم عنًا» الاصول من الكافي، كتاب فضل العلم، باب النوادر، الحديث ١٣.

٧. «ثامن عشرها: المقبول، و هو ما تلقوه بالقبول و العمل بالمضمون من غير التفات الى صحّته و عدمها، كحديث عمر بن حنظلة في حال المتخاصمين. و انّما و سموه بالقبول لان

ا. «جليل في اصحابنا، ثقة، عين، كثير الرواية»، رجال النجاشي، (تحقيق آيتالله سيد موسى شبيري زنجاني) شمارهٔ ۸۹۶ ص ٣٣٣. اختيار معرفة الرجال (رجال الكشي)، تصحيح و تعلیق میرداماد، تحقیق سید مهدی رجایی، شمارهٔ ۱۰۲۳، ص ۸۱۷

٢. «ضعيف، استثناه ابو جعفر محمد بن على بن بابويه عن رجال نوادرالحكمه و قال: لا اروى ما يختص برواياته، و قيل انه يذهب مذهب الغلاة» شيخ طوسي، الفهرست، (تصحيح سيد محمد صادق آل بحرالعلوم) شمارهٔ ۶۰۱، ص ۱۴۰ و ۱۴۱. شیخ طوسی، رجال الطوسی، اصحاب الهادي (ع)، و في من لم يروعن الأئمه (ع)، ص ٥١١: «ضعيف»، (طبع نجف).

٣. استاد آيت الله منتظري، دراسات في ولاية الفقيه و فقه الدولة الاسلامية، ج ١، ص ۴٢٨. ۴. «كوفى ثقة»، رجال النجاشى، شمارهٔ ۴۲۱، ص ۱۵۹.

۵. رجال الطوسى، اصحاب الكاظم (ع)، ص ٣٤٩.

۶. بنگرید به عدّة الاصول شیخ طوسی، ج ۱، ص ۱۳۴ (قـم، ۱۴۱۷ ه. ق)، و استاد آیتالله منتظری، **دراسات**، ج ۱، ص ۴۲۹.

اصحاب در ابواب مختلف از قبيل قضاء و تعادل و تراجيح (و اخيراً ولايت فقیه) بزرگترین دلیل اعتبار سند آن بوده، و جابر ضعف سند است. ا

مقدمهٔ سوم. مراد از عبارت «من کان منکم ممن قدروی حدیثنا و نظر في حلالنا و حرامنا و عرف احكامنا» فقيهان اماميه به سه دليل است:

اول. صرف روایت حدیث بدون درایت کافی نیست، لذا صاحبنظر بودن در حلال و حرام و معرفت احكام در ذيل عبارت قرينهٔ قطعيه بر عدم كفايت محدّث بودن است.

دوم. اطلاع از احکام کافی نیست، به عبارت دیگر علم تقلیدی کفایت نمی کند، اجتهاد و استنباط احکام شرط لازم است. صاحب نظر بودن در حلال و حرام و معرفت احكام دالً بر شرط اجتهاد و عدم كفايت علم مقلّد

سوم. «منكم» در صدر عبارت و سه بار ديگر اضافهٔ حديث، حلال و حرام و بالاخره احكام به «ما» ظهور جدى در شرط امامي بودن دارد. يعني اجتهاد بر مبناي ضوابط اهل بيت عليُّلاً.

مقدمهٔ چهارم. عبارت «فانی قد جعلته علیکم حاکماً» نص در انتصاب

فقیهان از سوی امام صادق الله است. براین اساس مراد از عبارت «فلیرضوا به حکماً» صرفاً تعیین حاکم مشروع است، نه امر دیگری، به عبارت دیگر امامالیا رجوع به قضات و سلاطین جـور را مـمنوع کـرده است، در مقابل به شیعیان تکلیف میکند که به حکم و امر فقهاء راضی باشند، بنابراین عبارت اخیر به اختیار و انتخاب مردم در تعیین قاضی تحكيم دلالت ندارد، بلكه عبارت اول ظاهر در قاضي و حاكم منصوب است، ودر قاضی منصوب رضایت طرفین دخیل نیست. ا همچنان که در والى منصوب رضايت مردم لازم نيست، متنازعين در قضاوت و مردم در ولایت مکلّف و موظفند که راضی باشند. معنای گردن نهادن به حکم خدا جز این نیست.

مقدمهٔ پنجم. نصب فقيهان از جانب امام صادق المثلا او لا در زمان ايشان و بعد از آن مفيد فايده بوده است نه اينكه لغو باشد. ثانياً با رحلت ايشان نقض نمى شود، بلكه محتاج نقض از جانب ائمهٔ علمين الله علم است. ثالثاً از جانب ائمهٔ بعدی علیهم السلام نیز نقض نشده است، لذا نصب فقیهان در عصر غيبت معتبر محسوب مي شود. ٢

مقدمهٔ ششم. متعلق نصب فقیهان، «ولایت تدبیری» است، که قضاوت از شئون آن است. در این روایت قرائن متعدّدی بر اینکه امام صادق لمایلاً در صدد نصب والى است، ديده مي شود كه به آن اشاره مي شود: ٣

١. لفظ حكم، ظاهر در حكومت به معنى ولايت است نه قضاوت، مراد از حاكم والى است. قضاوت نيز از شئون ولايت است.

<sup>←</sup> في طريقه محمد بن عدى [الظاهر انه محمد بن عيسي] و داود بن الحصين، و هما ضعيفان، و عمر بن حنظله لم ينص الاصحاب فيه بجرح و لاتعديل، لكن امره عندي سهل لاني حققت توثيقه من محل آخر و ان كانوا قد اهملوه، و مع ماتري في هذا الاسناد قد قبل الاصحاب متنه و عملوا بمضمونه بل جعلوه عمدة التفقه و استنبطوا منه شرائطه كلها و سمّوه مقبولاً، و مثله في تضاعيف احاديث الفقه كثير.» شهيد ثاني، الدراية في علم مصطلح الحديث، ص ۴۴. اي كاش اين فقيه خبير حداقل به يك حديث ديگر كه مفتخر به نام «مقبوله» شده باشد، اشاره می فرمود.

۱. به عنوان نمونه رجوع كنيد به امام خميني، كتاب البيع، ج ٢، ص ۴٧۶: «والرواية من المقبولات التي دار عليها رحى القضاء، و عمل الاصحاب بها حتى اتصفت بالمقبولة، فضعفها سنداً بعمر بن حنظلة مجبور مع ان الشواهد الكثيرة المذكورة في محله لولم تدل على و ثاقته فلا اقل من دلالتها على حسنه، فلا اشكال من جهة السند.»

رجوع کنید به امام خمینی، کتاب البیع، ج ۲، ص ۴۷۹ و ۴۷۸.

۲. امام خمینی، کتاب البیع، ج ۲، ص ۴۸۰\_۴۸۱.

٣. اين قرائن برگرفته از توضيحات مبسوط حضرت امام خميني قدس سره در كتاب البيع است. ج ۲، ص ۴۷۶\_۴۸۱ و نيز رجوع كنيد به آيتالله مكارم شيرازي، انوار الفقاهة، كتاب البيع، ج ١، ص ٤٩٥\_٤٩٤.

مقبوله برای ولایت بر مردم متعین است. مقدمهٔ هفتم. ولایت تدبیری فقیهان در مقبوله نه به امری تقیید خورده، نه به قلم و بی تخصیص زده شده است، بنابراین اختیارات ولی فقیه عام،

نه به قلمرویی تخصیص زده شده است، بنابراین اختیارات ولی فقیه عام، بلکه مطلق است به سه دلیل:

اول. به قرینهٔ مقابله فقیه با طاغوت (قاضی و سلطان جائر)، ولیّ فقیه همهٔ اختیارت سلاطین عرفی را دارد.

دوم. عبارات «جعلته علیکم حاکما» و «فاذا حکم بحکمنا» نیز مطلق است و همهٔ شئون سلطانی ائمه علیه است است و همهٔ شئون سلطانی تقیید زده نشده است.

سوم. رد ولی فقیه در ذیل مقبوله ملازم رد ائمه علیها و در نهایت ملازم رد خداوند دانسته شده، احکام خداوند تعالی و ائمه علیها اختصاصی به قضاوت و فتوا ندارد، بلکه شامل احکام سلطانی و ولایی نیز می شود، بویژه سلطنت و ولایت خداوند و معصومین علیها مطلقه است، بنابراین سلطنت و ولایت فقیه نیز مطلقه است.

جمع کثیری از فقیهان در دو قرن اخیر مقدمات فوق الذکر را ناتمام دانسته، در استناد به مقبولهٔ عمر بن حنظله برای اثبات ولایت انتصابی مطلقهٔ فقیه مناقشه کرده اند. ده اندگاههای دیگر دربارهٔ هفت

۱. به عنوان نمونه مراجعه كنيد به مير عبدالفتاح حسيني مراغي، العناوين، ص ۳۵۶ (چاپ سنگي). مولي آقا دربندي، خزائن الاحكام، چاپ سنگي (فاقد شمارهٔ صفحه). شيخ محمد حسن ممقاني، غاية الآمال، ص ۴۱۸. آخوند ملا محمد كاظم خراساني، حاشية المكاسب، ص ۹۴. شيخ محمدتقي نجفي، بحث في ولاية الحاكم الفقيه، ص ۲۴۵ (در كتاب حكم نافذ آقا نجفي). آيتالله سيد محسن حكيم، نهج الفقاهة، ص ۳۰۰. آيتالله سيدابوالقاسم موسوي خويي، مصباح الفقاهة، تقرير ابحاث به قلم آيتالله شيخ محمدعلي توحيدي، ج ۵، ص ۴۵. آيتالله خويي، التنقيع، كتاب الاجتهاد و التقليد، تقرير ابحاث به قلم آيتالله شهيد ميرزا على غروي تبريزي، ص ۴۲۰ و ۴۲۸. آيتالله سيد محمد هادي

۲. منازعات بر دو قسم است: قسم اول منازعاتی که تنها با بیان حکم از سوی قاضی فیصله می یابند، قسم دوم، منازعاتی که حق معلوم است، اما یکی از دو طرف زیر بار حق نمی رود و احقاق حق محتاج قوه قاهره است. مرجع منازعات قسم اول قضات است و مرجع منازعات قسم دوم سلاطین و والیان هستند. ذکر نزاع در دین و میراث (قسم اول)، تنها به عنوان مثال است. فقهاء در تمامی منازعات، مرجع شناخته شده اند و لازمهٔ قسم دوم از منازعات این است که فقهاء، ولایت تدبیری داشته باشند.

۳. مراد از طاغوت، سلاطین جور است، نه فقط قضات جور. به قرینهٔ مقابله، فقها فقط قاضی عادل نیستند، بلکه والی عادل نیز هستند. وقتی شیعیان از مراجعه به طاغوت نهی شدهاند، میباید در مقابل دستگاه طاغوت، دستگاه دینی عادلانهای باشد تا شیعیان به آن مراجعه کنند؛ این یعنی پذیرش ولایت تدبیری فقیه بر مردم.

۴. آیهٔ مورد استشهاد (سورهٔ نساء، آیهٔ ۶۰) از اظهر موارد در اراده والی از طاغوت است.

۵. عدول امام الله از «جعلته قاضياً» به «جعلته حاكما» دليل بر ارادهٔ اعم از قاضي يعني ارادهٔ والي است.

۶. تعبیر به «علی» در قول امامالیه «جعلته علیکم حاکماً» مناسب با والی است که مقامی صاحب استعلاء است، در حالی که مناسب قاضی این بود که گفته شود: «جعلته قاضیاً بینکم».

۷. تعبیر در صدر روایت به «سلطان» ظاهر در والی است. به قرینهٔ مقابله، فقیه عادل هم سلطان است هم قاضی.

۸. بعد از این که ضرورت حکومت در تمام زمانها و عدم جواز تعطیل آن اثبات شد، و مقبوله نیز از رجوع به طاغوت و سلطان جائر نهی کرده است، از این دو نکته قهراً ظاهر می شود که فرد واجد صفات مذکور در

مقدمهٔ استناد به مقبوله به شرح زیر است:

مقدمهٔ اول \_ یعنی بلااشکال بودن سند روایت تا راوی مباشر\_شهید ثانی در درایه محمد بن عیسی و داود بن حُصَین را ضعیف دانسته، اهر چند مقبولیت را جابر ضعف سند اعلام کرده است، اما اکثر قریب به اتفاق فقیهان از ناحیهٔ دو راوی نامبرده اشکال در سند را وارد نمی دانند. مقدمهٔ اول را می توان پذیرفت.

اما مقدمهٔ دوم \_ بدون اشكال دانستن راوى مباشر، عمر بن حنظله \_، در هر سه دليل جواز عمل به روايت عمر بن حنظله اشكال شده است.

دلیل اولِ توثیق عمر بن حنظله مردود است، زیرا تمسک به دو روایت یاد شده در توثیق عمر بن حنظله مجاز نیست، چراکه راوی روایت منقول در فروع کافی یزید بن خلیفه است، وی واقفی میباشد و وثاقتش نیز اثبات نشده است. ۱ اما روایت دوم، راویش خود عمر بن حنظله است و استناد به چنین حدیثی در اثبات وثاقت عمر بن حنظله دور باطل است. ۳

→ میلانی، محاضرات فی فقه الامامیة، کتاب الخمس، ص ۲۷۵. آیتالله سید عبدالله شیرازی، کتاب القضاء، ص ۳۴ ـ ۳۷. آیتالله سید احمد خوانساری، جامع المدارک، ج ۳، ص ۹۶ ـ ۱۰۰ . آیتالله شیخ مرتضی حائری یزدی، ابتغاء لفضیلة، ج ۲، ص ۲۱۶ ـ ۲۱ و (نسخهٔ خطی). شیخنا الاستاد آیتالله شیخ حسینعلی منتظری نجفآبادی، دراسات فی ولایة الفقیه و فقه الدولة الاسلامیة، ج ۱، ص ۲۴۲ ـ ۴۴۴. استاد آیتالله شیخ جواد تبریزی، ارشاد الطالب الی التعلیق علی المکاسب، ج ۳، ص ۳۱. آیتالله شیخ ناصر مکارم شیرازی، انوار الفقاهة، کتاب البیع، ج ۱، ص ۴۹۳ ـ ۵۰. استاد آیتالله سید کاظم حسینی حائری، اساس الحکومة الاسلامیة، ص ۱۴۵ ـ ۱۴۷.

۱. «فى طريقه محمد بن عدى و داود بن الحصين و هما ضعيفان» شهيد ثانى، الدراية فى علم مصطلح الحديث، ص ۴۴. ظاهراً مراد شهيد ثانى محمد بن عيسى و داود بن الحصين است، زيرا در بين روات فردى به نام محمد بن عدى ثبت نشده است. رجوع كنيد به معجم رجال الحديث.

اما ادعای توثیق شهید ثانی در قرن دهم توثیقی مدرکی است و ظاهراً مدرکی جز همان مقبولیت و عمل اصحاب نمی تواند داشته باشد. به اشکالات این مدرک در نقد ادلهٔ بعدی اشاره خواهد شد. به هر حال اکثریت قریب به اتفاق فقها این روایت را موثقه ندانسته اند.

اما دلیل دوم، عمر بن حنظله با نقل حدود هفتاد روایت، کثیرالروایه است، اما صرفِ کثرت روایت امارهٔ وثاقت راوی نیست. این کبری فاقد دلیل معتبر است. آری اگر راوی از قبیل ابراهیم بن هاشم از معاریف و مشاهیر باشد که از فرط شیوع و شهرت نیازمند توثیق نبوده است، این نکته امارهٔ وثاقت راوی می شود. در اینکه عمر بن حنظله از معاریف و مشاهیر عصر خود بوده، سندی در دست نیست.

در پذیرش روایت عمر بن حنظله عمده دلیل سوم است یعنی تلقی به قبول شدن از سوی اصحاب. ظاهراً نخستین فقیهی که روایت عمر بن حنظله را «مقبوله» نامیده است، شهید ثانی (ره) می باشد. وی در آثار مختلف خود به ضعف سند این روایت بارها تصریح کرده اما اضافه می کند: «علیرغم این ضعف در سند، اصحاب متن این حدیث را قبول کرده و به مضمون آن عمل کرده اند، بلکه آن را [مبنای] عمده در تفقه قبرار داده، کلیهٔ شرائط فیقاهت را از آن استنباط کرده، آن را مقبوله نامیده اند. مانند این حدیث لابلای احادیث فقهی فراوان است.» در مسالک در بحث قضا ضمن اقرار به ضعف سندی روایت عمر بن حنظله و ابو خدیجه می نویسد: «لکن این دو خبر بین اصحاب مشهورند، عمل به مضمونشان اتفاقی است و این جابر ضعف سند است.» در نقد این دلیل می توان به نکات زیر اشاره کرد:

رجال الطوسى، ص ٣۶۴ (في اصحاب الكاظم (ع)).

۳. رجوع کنید به استاد آیتالله منتظری، دراسات، ج ۱، ص ۴۲۹، و انوار الفقاهة، ج ۱، ص ۴۹۵.

١. الدراية في علم مصطلح الحديث، ص ٢٤.

شهید ثانی، مسالک الافهام، کتاب القضاء. ج ۲، ص ۲۸۴، (چاپ سنگی).

تمامی مسائل اجتماعی اسلام تأثیر تعیین کننده دارد، چنین مسئلهٔ مهمی را با اینگونه مستندات تأمل برانگیز نمی توان اثبات کرد. در مسئلهای که فقیهان به شدت ذی نفع اند اولیٰ این است که از مستند مقبولیت عملی فقها چشم پوشی شود تا به سیرهٔ سلف صالح بعد از پرکردن چاه خانه به استفتاء چاه پاسخ داده شود. ا

با این همه غالب فقیهان مقبولیت عملی روایت عمر بن حنظله را پذیرفته از اشکالات سندی آن غمض عین فرمودهاند. ما نیز بر فرض تمامیت سند به بررسی دلالت حدیث میپردازیم.

مقدمهٔ سوم در غایت اتقان است و توسط قاطبهٔ فقیهان پذیرفته شده ست.

مقدمهٔ چهارم در نزد اکثر فقیهان تمام است، یعنی عبارت، «انی قد جعلته علیکم حاکماً» را نصِ در انتصابِ فقیهان از سوی امام صادق علیک می دانند. اما در این مقدمه سه مناقشه وارد شده است که می باید مورد بررسی قرار گیرد.

اول. لفظ «جعل» به معنای انشاء و ایجاد نیست، بلکه به معنی قول و تعریف است. آبر این اساس، فرمایش امام صادق علیه اینگونه معنی می شود: «من فقها را صالح برای رفع تنازع بین شما اعلام می کنم تا شما با رضایت خود آنها را انتخاب کنید (فلیرضو به حکما) لذا از این روایت نمی توان دلالت بر نصب را استفاده کرد.»

اول. به نظر فقیه بزرگ معاصر آیتالله خویی (رضوان الله علیه) مقبولیت این روایت بین اصحاب ثابت نشده است. ا

دوم. ارزش علمی مقبولیت عملی بیش از شهرت عملی و اجماع منقول نیست. لذا تمامی نقدهای وارد به شهرت و اجماع به مقبوله وارد است.

سوم. این شهرت و مقبولیت و عمل به مضمون تنها در بحث قضاوت است. در بحث ولایت فقیه بر مردم روایت عمر بن حنظله نه مقبوله است نه مشهوره. استناد به آن از عصر محقق کرکی و شهید ثانی به بعد است، این استناد در چهار قرن اخیر اتفاقی نیست تا بتوان حتی به آن مقبولیت یا شهرت متأخر نسبت داد، هر چند بر فرض اثبات نیز مفید فایده نیست. ما به نحوهٔ تلازم ادعایی بین قضاوت و ولایت در نقد مقدمات بعدی اشاره خواهیم کرد. تبعیض در پذیرش مطالب موجود در یک روایت امری رایج است، کما اینکه در همین روایت ملاکهای تراجیح در ذیل روایت که مورد عمل بسیاری از فقها نیست، در قضاوت به آن استناد می شود، بحث ولایت فقیه هم که مورد بحث و اختلاف است.

چهارم. اعتبار روایتی که مستند مسئلهٔ خطیری مانند ولایت فقیه است نمی تواند با عمل خود فقها تأمین شود. چنین تأمین اعتباری موضع تهمت و جای شبهه است؛ شبههٔ دور: فقها اتفاق کردهاند که به روایتی که فقها را مرجع در امور معرفی میکند عمل شود. بدون عمل فقها این روایت ضعیف و فاقد اعتبار است. پذیرش یا عدم پذیرش ولایت فقیه بر مردم بر

ا. اشاره به ضرب المثل تقوای فقهای عظام، حکایت استفتاء از علامه حلی(ره) دربارهٔ منزوحات بئر، این فقیه بزرگ بعد از پر کردن چاه موجود در خانهٔ خود به این سؤال شرعی منزوحات بئر، این فقیه بزرگ بعد از پر کردن چاه موجود حکم الله شود رضوان الله تعالی علیهم.
 ۲. رجوع کنید به لسان العرب، ج ۱۱، ص ۱۱۱، مادة الجعل «وقوله تعالی و جعلوا الملائکة الذین هم عباد الرحمن اناثا قول الزجاج الجعل هنا بمعنی القول و الحکم علی الشیء، کما تقول: قد جعلت زیداً اعلم الناس ای قد و صفته بذلک و حکمت به.»

۱. «ان الرواية ضعيفة السند بعمر بن حنظلة اذلم يرد في حقه توثيق و لامدح و ان سميت روايته هذه بالمقبولة و كانها مما تلقّته الاصحاب بالقبول، و ان لم يثبت هذا ايضاً. التنقيح في شرح العروة الوثقى كتاب الاجتهاد و التقليد تقرير ابحاث آيتالله خويى به قلم آيتالله شهيد ميرزا على غروى تبريزى، ص ١٤٣ و نيز رجوع كنيد به ص ٢٢٨. ايضا بنگريد به معجم رجال الحديث، شمارة ٣٧٢٨، ج ١٣، ص ٢٧.

قضاوت منصوب کردهام، شما به حکمیتشان راضی باشید. با توجه به قوت احتمال تعلیل، مناقشه سوّم را نیز نمی توان پذیرفت.

مقدمهٔ پنجم به نظر اکثر فقیهان تمام است. در مفید فایده بودن نصب قاضی در زمان امام صادق الله تردیدی نیست، هر چند در نصب والی با عنایت به عدم بسط ید امام الله در آن زمان مناقشهٔ جدی وارد است که در ضمنِ بررسی مقدمه بعدی به آن خواهیم پرداخت. بند دوم و سوم مقدمهٔ پنجم نیز پذیرفته است.

مهمترین بحث در دلالت روایت عمر بن حنظله مقدمهٔ ششم آن است. امام صادق الله فقیهان را به چه منصبی گماشته است؟ در اینکه از روایت منصب قضاوت فقها استفاده می شود تردیدی نیست (هر چند همچنان که گذشت در اینکه روایت قاضی منصوب را اثبات می کند یا قاضی تحکیم، بحث است)، بحث اصلی در این است که آیا روایت عمر بن حنظله فراتر از منصب قضاوت، ولایت تدبیری فقیهان را نیز اثبات می کند یا نه؟ جمع کثیری از فقیهان به این سؤال پاسخ منفی داده در مقدمهٔ ششم، مناقشات جدی وارد کردهاند که در ادامه به آنها اشاره می شود:

اشکال اول. عمر بن حنظله از امام صادق الله از مرجع محاکمات شیعیان در آن زمان سؤال می کند، فرمایش امام اله می میاید سؤال را پاسخ دهد. نصب فقیهان به قضاوت پاسخ این سؤال است. اما نصب فقیهان به ولایت در عصر غیبت رها کردن سؤال بدون جواب است و استثناء مورد قبیح است. اگر مراد از ولایت، ولایت کبری و زمامداری باشد، که بنا به نظر شیعه، امام صادق اله خود، صاحب این ولایت هستند و بعد از ایشان تا یک قرن نیز اولاد معصوم ایشان ایش این ولایت را به عهده خواهند داشت. بنابراین نصب فقیهان به ولایت کبری، بالفعل، هم در آن زمان هم در طول یک قرن بعد از آن منتفی است. اینکه امام ایش مشکل شیعیان در طول یک قرن بعد از آن منتفی است. اینکه امام ایش مشکل شیعیان

این مناقشه وارد نیست، زیرا جعل به معنای قول جداً خلاف ظاهر است. ۱

دوم. میر عبدالفتاح حسینی مراغی (ره) همین عبارت (انی قد جعلته علیکم...) را دال بر بیان حکم، و جعل را کاشف از آن دانسته است. ۲ بر این اساس نیز انتصاب اثبات نمی شود.

این مناقشه نیز پذیرفتنی نیست، زیرا محقق مراغی (ره) بر ادعای خود دلیلی اقامه نکرده است و ظاهر نیز برخلاف نظر وی است.

سوم. ظاهر عبارت «فلیرضوا به حکماً» قاضی تحکیم است. حَکَمی که از سوی مترافعین تعیین می شود، لذا لفظ حاکم در عبارات قبلی نیز بیش از این نیست. پس، از روایت نمی توان استفادهٔ نصب کرد. به این معنا که امام الله فرموده است: به قاضی جور مراجعه نکنید، از میان فقها، هر یک را شما اختیار کردید، من او را به قضاوت منصوب کردهام. به عبارت دیگر جعل به قضاوت متوقف بر دو امر است: اول. واجدیت شرائط (فقاهت)، دوم. رضایت مترافعین و اختیار و انتخاب آنها. پس اینگونه نیست که بتوان با این روایت رضایت مردم در چارچوب شرع را کأن لم یکن دانست. بر این اساس اولاً روایت، قاضی تحکیم را تبیین میکند نه قاضی منصوب را، ثانیاً نصب جاری در قاضی تحکیم بدون رضایت مترافعین منعقد نمی شود.

این مناقشه در صورتی وارد است که نصب فقها به قضاوت از سوی امام الله مترتب بر انتخاب قاضی واجد شرائط از سوی مترافعین باشد، حال آنکه می توان عبارت «فانی جعلته علیکم حاکماً» را از باب علّت در رتبهٔ مقدم «فلیر ضوا به حکماً» دانست، به این معنی که چون من آنها را به

۱. استاد آیتالله منتظری، دراسات، ج ۱، ص ۴۵۴.

٢. مير عبدالفتاح الحسيني المراغي، العناوين، ص ٣٥٨.

از كتاب و سنت است، حاكم ظاهر در قاضي است. لذا ظهور حكومت در

ولایت و زمامداری (در زبان عربی و لسان کتاب و سنت) قطعاً مردود

است. ذكر واژهٔ «سلطان» در روايت، دليل بر ارادهٔ اعم از قضا (يعني

ولایت) نیست، بلکه از این روست که رجوع به قاضی منصوب از جانب

سلطان نحوهای از رجوع به سلطان است، ضمناً گاهی بویژه در امور

مهمّ خود سلاطین متصدی امر قضاوت بودهاند. آیهٔ مورد استشهاد نیز

با توجّه به ظهور آن و با عنایت به شأن نزول آن مربوط به قضاوت است نه

زمامداری و مدیریت سیاسی. تمسک به «علیٰ» بجای «بین» (جعلته علیکم حاکماً) ظهوری در زمامداری ندارد. چرا که قاضی نیز بمناسبت

نفوذ حكمش صاحب استعلاست. ضمناً ذيل روايت (مرجّحات در مأخذ

حكمين) از قرائن دلالت روايت به قضاوت و فتواست. ا روايت عمر بن

حنظله فقیهان را مرجع فتوی و قضاوت در شبهات حکمیه و موضوعیه

معرفی میکند و به هیچ وجه به سلطنت و امارت و زمامداری و ولایت

مقدمهٔ هفتم قطعاً ناتمام است، وقتى روايت عمر بن حنظله تنها

منصب قضاوت را اثبات مى كند، و به ولايت دلالت ندارد واضح است كه

نمي توان براساس أن ولايت مطلقه را اثبات نمود، حتى اگر دلالت روايت

به ولایت را بیذیریم، باز روایت در مقام بیان نیست تا بتوان به اطلاق آن

نتيجهٔ بحث روايت عمر بن حنظله در ارتباط با ولايت انتصابي مطلقه

فقیه به این شرح است: اولاً روایت از ناحیهٔ عمر بن حنظله به ضعف

نبو ده است. <sup>۱</sup>

اشكال دوم. حكومت و مشتقات أن (حاكم، حكم، محاكمه، تحاكم و...) در كتاب و سنت غالباً در خصوص قضاوت استعمال شده است. اطلاق حاكم بر والى نيز از اين روست كه قضاوت و فصل خصومت از اهم شئون واليان بوده است. عبارت «اني جعلته عليكم حاكما» دقيقاً معادل عبارت امام النافي در روايت ابو خديجه «اني جعلته قاضيا» است، يعني حاكم مساوى قاضى است. منشاء اشتباه، استعمال حاكم در والى در زبان فارسى معاصر است، و الا در زبان عربي كه ملاك بحث فقهي و استنباط

شرعبه فقبه دلالت ندارد.

عصر خود را حل نكرده رها كند و به نحوهٔ ادارهٔ جامعهٔ يك قرن بعد بيردازد، أن هم درياسخ سؤال از مشكل شيعيان معاصر خود، جدّاً بسيار مستبعد است. اگر مراد از ولایت، ولایت صغری از قبیل استانداری و فرمانداری زیر نظر ولی امر و زمامدار کل باشد، اگر چه اشکال لغویت بالفعل (بلكه لغويت تا يك قرن بعد) و بي جواب گذاشتن سؤال به أن وارد نيست، اما اولاً امام صادق اليُّلا در أن زمان مبسوط اليد نيست تا استاندار و والى نصب نمايد، ثانياً از نصب فقيهان به استانداري و ولايت جزئي نمی توان نصب آنها را به ولایت کبری و زمامداری نتیجه گرفت. ثالثاً امام صادق اليا به واسطه آماده نبودن مقدمات لازم، درصدد قيام بر عليه حاكميت زمان خود نبودهاند تا در مقابل آن والى و استاندار نصب نمايند، بلکه درصدد رفع مشکل شیعه در مسئلهٔ منازعات و اختلافات قضایی بودهاند، ایشان در مسائل سیاسی آن زمان \_ علیرغم استحقاق \_ دخالت نمی فرمودهاند. چگونه برای امری که خود ظرف زمانی را مساعد دخالت نمی بینند، فقها را منصوب می فرمایند؟ بویژه که شیعه در آن زمان در اقلیت محض بوده، تحقق دولت و حاکمیت برای آنها در آن شرایط میسر

ا. رجوع کنید به استاد آیتالله منتظری، **دراسات**، ج ۱، ص ۴۴۵\_۴۴۸، و آیتالله مکارم شيرازی، انوار الفقاهة، كتاب البيع، ج ١، ص ٢٩٨\_ ٢٩٨.

آیتالله سید محسن حکیم، نهج الفقاهة، ص ۳۰۰.

اقتباس از مناقشات و پاسخهای استاد آیت الله منتظری، دراسات، ج ۱، ص ۴۴۶ و ۴۴۷.

سندی مبتلاست، مقبولیت عملی آن در بحث قضاوت است، اعتبار روايتي كه مستند مسئلهٔ خطير ولايت فقيه است نمي تواند با عمل خود فقها تأمین شود. ثانیاً روایت در دلالت بر نصب فقیهان امامیه به منصب قضاوت تمام است. ثالثاً روایت به ولایت تدبیری و زمامداری سیاسی فقیهان دلالت ندار د.

### روایت هشتم. مشهورهٔ ابی خدیجه

اصحابنا فقال: قل لهم: اياكم اذا وقعت بينكم خصومة او تدارى بينكم في شيء من الاخذ و العطاء ان تتحاكموا الى احد من هؤلاء الفساق. اجعلوا بينكم رجلاً ممن قد عرف حلالنا و حرامنا، فانّي قد جعلته قاضياً. و اياكم ان يخاصم بعضكم بعضاً الى السلطان الجائر». ا

شيخ طوسي با سند خود از ابوخديجه روايت ميكند، ابوخديجه می گوید که امام صادق الیا مرا به سوی اصحاب فرستاد، فرمود به ایشان بگو: «مبادا وقتی بین شما خصومتی اتفاق افتاد، یا در مورد دریافت و پرداخت، اختلافی پیش آید، برای دادخواهی نزد یکی از این جماعت فاسق مراجعه کنید. مردی را که حلال و حرام را می شناسد در بین خودتان قرار دهید، زیرا من او را قاضی قرار دادم. مبادا بعضی از شما علیه بعضی دیگران به سلطان جائر شکایت ببرد.»

این روایت را ثقةالاسلام کلینی در فروع کافی آ و شیخ صدوق در من

لايحضره الفقيه ابا سندهاى خود نقل كردهاند. برخى از فقيهان از جمله شیخ حسن نجفی (ره) صاحب جواهر و امام خمینی قدس سره در اثبات ولايت فقيه بر مردم به اين روايت تمسك كردهاند. ٢ نحوهٔ استدلال به اين روایت با نحوهٔ استدلال با روایت عمر بن حنظله بسیار نزدیک است. ما در مقدمات مشترک تنها به اشارهای مختصر اکتفا کرده مقدمات مختص را به تفصيل مطرح خواهيم كرد:

مقدمهٔ اول. سند روایت تا ابوخدیجه بدون اشکال است. زیرا در سند تهذیب ابوالجهم کنیهٔ مشترک بکیر بن اعین و ثویربن ابی فاخته است که اولى ثقه و دومي ممدوح است. در سند من لايحضره الفقيه نيز احمد بن عائذ ثقه است.

مقدمهٔ دوم. سند روایت از حیث راوی مباشر یعنی ابوخدیجه سالم بن مكرم بلا اشكال است. زيرا تضعيف ابوخديجه از سوى شيخ طوسي در **فهرست**، <sup>۴</sup> علاوه بر معارضهٔ توثیق وی در موضعی دیگر، <sup>۵</sup> با عنایت بـه

ا. شيخ طوسى، تهذيب الاحكام، كتاب القضاء، باب من الزيادات و القضايا و الاحكام، الحديث ۵۳، ج ۶، ص ۳۰۳.

<sup>«</sup>الشيخ باسناده عن محمد بن على بن محبوب، عن احمد بن محمد عن الحسين بن سعيد عن ابي الجهم عن ابي خديجة»

<sup>7.</sup> ثقة الاسلام كليني، الفروع من كافي، كتاب القضاء، باب كراهية الارتفاع الى قضاة الجور،

<sup>→</sup> الحديث ٢؛ ج ٧، ص ٢١٢. «الكليني عن الحسين بن محمد، عن معّليٰ بن محمد، عن الحسن بن على عن ابى خديجه» در روايت كليني به جاى «قد عرف حلالنا و حرامنا» «شيئاً من قضائنا» ذكر شده است.

١. شيخ صدوق، من لايحضره الفقيه، ج ٣، ص ٢ الحديث الاول: محمد بن على بن الحسين با سناده عن احمد بن عائذ عن ابي خديجة» در روايت صدوق به جاي «قد عرف حلالنا و حرامنا» «يعلم شيئاً من قضايانا» ذكر شده است.

٢. جواهر الكلام، ج ٢١، ص ٣٩٥ و ج ٤٠، ص ٢٠ المام خميني، كتاب البيع، ج ٢، ص ۴۷۹\_۴۸۰. امام خميني، ولايت فقيه، ص ۸۱\_۸۴

۳. استاد آیت الله منتظری، دراسات، ج ۱، ص ۴۳۰\_۴۳۱.

۴. شیخ طوسی، الفهرست، شمارهٔ ۳۲۷، ص ۷۹: «ضعیف». در رجال طوسی در عداد اصحاب صادق (ع) ص ۲۰۹ بدون توثیق و تضعیف ذکر کرده است.

۵. رجال العلامة الحلّى، ف ١٧، ب ۵، ص ٢٢٧، «قال الشيخ الطوسي(ره) انه ضعيف و قال في موضع آخر انه ثقة».

شئون ولایت است. در روایت به دو قسم نزاع اشاره شده، نزاعی که بیا حکم قاضی فیصله می یابد و نزاعی که رفع آن محتاج قوهٔ قهریه است. ذکر «سلطان» در روایت اشاره به نوع دوم نزاع است و واضح است که با نهی از رجوع به سلطان به قرینهٔ مقابله چارهای جز جانشینی فقیه به جای قاضی و سلطان جائر باقی نمی ماند و این عبارت اخری ولایت فقیه است. ا

مقدمهٔ هفتم. نصب فقیهان به ولایت تدبیری در روایت به موردی تقیید و تخصیص نخورده است، لذا ولایت فقیهان عام بلکه مطلق است.

جمع کثیری از فقیهان در استناد به روایت ابوخدیجه مناقشه کردهاند. <sup>۲</sup> این مناقشات را به ترتیب مقدمات فوق اینگونه می توان گزارش نمود.

مقدمهٔ اول تمام است. اگر چه مقدمهٔ دوم مورد پذیرش بسیاری از فقهاست، اما او لاً علامه حلی در خلاصه در مورد ابوخدیجه توقف کرده زیر اقوال را در توثیق او متعارض یافته است. "ثانیاً میرزای نائینی معتقد است ابوخدیجه در بعضی ایامش از حق منحرف شده تابع ابوالخطاب ملحد معروف شد، تا اینکه خداوند هدایتش کرد و به صراط مستقیم بازگشت. لذا اعتماد به احادیثش مشکل است، زیرا که معلوم نیست، این حدیث را در کدام حالت نقل کرده است، عبارت «بعثنی» اگر چه ظاهر در حال سلامت است، اما شهادت از جانب ابوخدیجه در حق خود اوست و واضح است که پذیرفته نیست. آثالثاً نه شهرت این روایت بین اصحاب قابت شده و نه بر فرض ثبوت جابر ضعف سند است.

رجحان توثیقات نجاشی  $^{1}$  بر شیخ، به توثیق وی توسط کشّی  $^{7}$  و احتمال خطای شیخ بین سالم بن ابی سلمه (ضعیف) با سالم بن مکرم (موثق) به واسطهٔ اشتراک در کنیهٔ ابی سلمه  $^{7}$  خللی در اعتبار سند ایجاد نمی کند. به علاوه علامه حلّی  $^{7}$  ابو خدیجه را معتبر دانسته، شهید ثانی نیز عمل به روایات ابی خدیجه را متفق علیه دانسته است.  $^{0}$  در نهایت شهرت عمل به این روایت در بین اصحاب، رافع هرگونه ابهام در سند است و طریق شیخ به وی نیز صحیح می باشد.  $^{2}$ 

مقدمهٔ سوم. مراد از عبارت «رجلاً قد عرف حلالنا و حرامنا» فقیه است. معرفت حلال و حرام از طریق اهل بیت المنظم دال بر لزوم شرط فقاهت است.

مقدمهٔ چهارم. عبارت «فانی قد جعلته قاضیاً» نص در انتصاب فقیهان از سوی امام صادق الله است.

مقدمهٔ پنجم. نصب فقیهان از جانب امام صادق الله با رحلت ایشان نقض نمی شود، بلکه محتاج نقض از جانب ائمهٔ بعدی الله است. ضمناً از جانب ائمهٔ بعدی الله نیز نقض نشده است. لذا نصب فقیهان در عصر غیبت معتبر محسوب می شود.

مقدمهٔ ششم. متعلق نصب فقيهان ولايت تدبيري است. قضاوت از

۱. رجوع کنید به امام خمینی، کتاب البیع، ج ۲، ص ۴۷۹ و ۴۸۰ نیز توضیحات ایشان دربارهٔ مقبوله عمر بن حنظله.

تمامی فقیهانی که در دلالت روایت عمر بن حنظله مناقشه کردهاند، در استناد به حدیث ابی خدیجه نیز مناقشه دارند.

٣. خلاصة الرجال علامه حلى، به نقل از جامع الرواة، ذيل سالم بن مكرم.

۴. میرزای نائینی، منیة الطالب، ج ۲، ص ۳۲۶ و المکاسب و البیع ج ۲، ص ۲۱۴.

رجال النجاشى، شمارة ۵۰۱، ص ۱۸۸، ثقة ثقة.

اختیار معرفة الرجال (رجال الکشی)، تصحیح و تعلیق میرداماد، شمارهٔ ۱۶۶۱ ج ۱، ص ۶۴۱.

۳. قال النجاشى فى سالم بن ابى سلمه الكندى السجستانى: «حديثه ليس بالنقى و ان كنا لانعرف منه الاخيراً، وضعفه ابن الغضائرى ايضا. راجع معجم رجال الحديث، ج ٨، ص ١٨.

علامه حلى، مختلف الشيعه.

۵. شهيد ثاني، مسالك الافهام في شرح شرائع الاسلام.

۶. معجم رجال الحديث، ج ۸، ص ۲۶.

حاصل بحث. در روایت ابوخدیجه اولاً سند روایت خالی از اشکال نیست و تمسک به شهرت در جبران ضعف سندی قابل تأمل است. ثانیاً این روایت تنها به نصب فقیهان امامی به قضاوت در مرافعات دلالت دارد و از اثبات ولایت فقیه عاجز است.

نتیجهٔ بحث. ولایت فقیه بر مردم در روایات منقول از صادق آل محمد (علیه الصلوة والسلام) فاقد مستند معتبر است. دو روایت عمر بن حنظله و ابوخدیجه بر فرض بدون اشکال بودن سند، تنها نصب فقیهان به قضاوت را اثبات میکنند نه بیشتر.

# ادلَّهٔ ولایت فقیه در روایات منقول از امام کاظم ﷺ

از روایات منقول از امام موسی بن جعفر التلا تنها یک روایت در بحث ولایت فقیه مورد استناد قرار گرفته است که به آن اشاره می شود:

#### روايت نهم. الفقهاء حصون الاسلام

فى الكافى بسنده عن على بن ابى حمزة قال: سمعت اباالحسن موسى بن جعفر على يقول: «اذامات المؤمن بكت عليه الملائكة و بقاع الارض التى كان يعبد الله عليها و ابواب السماء التى كان يصعد فيها با عماله و ثلم فى الاسلام ثلمة لايسد هاشىء، لأن المؤمنين الفقهاء حصون الاسلام كحصن سورالمدينة لها.» \

ثقة الاسلام كليني در كافي به سند خود از على بن ابي حمزه روايت

مـقدمهٔ سوم بنا به نقل تهذیب تـمام است. در روایت منقول در من لایحضره الفقیه به جای «قد عرف حلالنا و حرامنا» عبارت «یعلم شیئاً من قضایانا» آمده است، که ظهور آن در اجتهاد و فقاهت از عبارت قبلی ضعیف تر است و بر مقلّد مطلّع نیز قابل تطبیق است، هر چند در مجتهد اظهر است. در روایت منقول در کافی به جای دو عبارت فوق، عبارت «شیئاً من قضائنا» ذکر شده که ظهور آن در اجتهاد و فقاهت از دو عبارت قبلی اضعف است. با این همه شرط فقاهت از هر سه نقل قابل استظهار است.

مقدمهٔ چهارم از سوی بسیاری از فقیهان پذیرفته شده است. اگرچه روایت ابوخدیجه نسبت به قاضی منصوب در مقایسه با روایت عمر بن حنظله ظهور بیشتری دارد، اما احتمال قاضی تحکیم نیز در اینجا منتفی نیست، مگر اینکه در هر دو روایت عبارت «انی قد جعلته...» را از باب تعلیل بدانیم که در این صورت احتمال قاضی تحکیم منتفی خواهد شد. امقدمهٔ پنجم تمام است.

مشکل جدی روایت ابی خدیجه در مقدمهٔ ششم آن است. اگر چه در استعمال واژهٔ حاکم در روایت عمر بن حنظله احتمال ولایت می رفت، اما در روایت ابو خدیجه با استعمال واژهٔ قاضی چنین احتمال ضعیفی نیز جایز نیست. قرائن متعدد در روایت نشان می دهد که فقها به قضاوت نصب شدهاند. ذکر سلطان در ذیل روایت تنها به این دلیل است که اولاً قضات منصوب سلاطین هستند، ثانیاً گاهی بویژه در امور مهم خود سلاطین قضاوت را به عهده می گیرند. این روایت به غیر قضاوت دلالت ندارد. ۲ مقدمهٔ هفتم فاقد دلیل و باطل است.

<sup>←</sup> شیرازی، ا**نوار الفقاهة**، ج ۱، ص ۵۰۰.

الكليني، الاصول من الكافي، كتاب فضل العلم، باب فقد العلماء، الحديث الثالث، ج ١،
 ص ٣٨. «عن محمد بن يحيي، عن احمد بن محمدعن ابن محبوب عن على بن ابي حمزة.»

استاد آیتالله منتظری، دراسات، ج ۱، ص ۴۴۷.

۲. رجوع کنید به استاد آیتالله منتظری، دراسات، ج ۱، ص ۴۵۰ ۴۵۰ و آیتالله مکارم

طائفه [امامیه] به اخبارش عمل میکنند. ا

چهارم. از ابن غضائری در ترجمهٔ حسن فرزند علی بن ابی حمزه وارد شده که «ابوه او تق منه» و این به معنای توثیق وی است. ۲

پنجم. بسیاری از اعاظم اصحاب از جمله صفوان بن یحیی و ابن ابی عمیر و غیر ایشان از اجلاء اصحاب از وی نقل حدیث میکنند.

ششم. چه بسا این روایت را نیز در حال استقامتش نقل کرده باشد، چرا که واقفی شدن وی پس از وفات امام کاظم الیلا حادث شده است.

مقدمهٔ دوم. روایت ابن رئاب <sup>4</sup> که همین مضمون را بدون نقل لفظ «الفقهاء» روایت کرده (لان المؤمنین حصون الاسلام) همان روایت با نقل دیگری است، زیرا زیاد شدن لفظ به روایت جداً بعید است، اما سقوط کلمهای از آن بعید نیست، اگر چه فی نفسه خلاف اصل است، اما در دوران امر بین زیادی و نقصان، نقصان مقدم است. <sup>۵</sup> لذا نقل ابن حمزه بر نقل ابن رئاب مقدم است.

مقدمهٔ سوم. از اطلاق عبارت «الفقهاء حصون الاسلام» استفاده می شود که فقها نه تنها حافظ شریعت و احکام اسلامند بلکه مأمور اجرای آنها نیز هستند، این مهم جز با به دست گرفتن زعامت سیاسی و ولایت تدبیری میسر نیست. هیچ قیدی بر این اطلاق در متن روایت یافت نمی شود. «وقتی با لضروره دانسته شد که اسلام تشکیلات و حکومت با تمامی

میکند: از ابوالحسن موسی بن جعفرطی شنیدم که می فرمود: «هرگاه مؤمن بمیرد، فرشتگان بر او می گریند، و قطعات زمینی که بر آن به پرستش خدا برمی خاسته و درهای آسمان که با اعمالش به آن فرا می رفته است. و در اسلام شکافی پدیدار خواهد شد که هیچ چیز آن را ترمیم نخواهد کرد، زیرا فقیهان مؤمن دژهای اسلامند و برای اسلام نقش حصار و باروی شهر را برای شهر دارند.»

محقق نراقی، امام خمینی و آیتالله گلپایگانی رضوانالله علیهم در اثبات ولایت فقیه بر مردم به این حدیث استناد کردهاند. ا

تمسک به این حدیث برای اثبات ولایت انتصابی مطلقهٔ فقیه مبتنی بر تمامیّت کلیهٔ مقدمات ذیل است:

مقدمهٔ اول. اگر چه راوی مباشر این حدیث علی بن ابی حمزه بطائنی است و مشهور بین علماء رجال و فقها تضعیف وی میباشد، ۲ با توجه به نکات ذیل سند حدیث معتبر محسوب می شود.

اول. راوی از وی ابسن محبوب است و حسن بن محبوب از جمله اصحاب اجماع است (اجمعت العصابة علی تصحیح مایصّح منه.)  $^{\text{m}}$ 

دوم. علی بن ابی حمزه در سند کامل الزیارات و تفسیر علی بن ابراهیم قمی واقع شده و این نیز دلالت بر توثیق وی دارد. <sup>۴</sup>

سوم. شیخ طوسی در عدّة الاصول او را در زمرهٔ کسانی شمرده که

ا. شیخ طوسی، عدّة الاصول (تحقیق محمد مهدی نجف، قم ۱۴۰۳) ج ۱، ص ۳۸۱:
 «ولاجل ذلک عملت الطائفة باخباره».

۲. معجم رجال الحديث، ج ۵، ص ۱۴.

۳. امام خمینی، کتاب البیع، ج ۳، ص ۴۷۱.

۴. الكلينى عن عدة من اصحابنا، عن سهل بن زياد و على بن ابراهيم عن ابيه جميعاً عن ابن محبوب عن على بن رئاب قال: سمعت ابالحسن (ع). الفروع من الكافى، كتاب الجنائز، باب النوادر، الحديث ۱۳، ج ۳، ص ۲۵۴.

۵. امام خمینی، کتاب البیع، ج ۲، ص ۴۷۱.

ملا احمد نراقی، عوائد الایام، ص ۵۳۴. آیتالله گلپایگانی، الهدایة الی منه الولایة، ص ۳۴. امام خیمینی، کتاب البیع، ج ۲، ص ۴۷۰\_۴۷۲. امام خیمینی، ولایت فیقیه، ص ۵۴\_۵۸.

٢. معجم رجال الحديث، شمارة ٧٨٣٢، ج ١١، ص ٢١٢\_٢٢٧.

٣. اختيار معرفة الرجال، (رجال الكشى)، ص ٢٠۶ و ٣٣٢.

۴. كامل الزيارات، الباب ۱۴ فى فضل الفرات و شربه و الغسل فيه، الحديث ۱۴، (روى عن ابى بصير و روى عنه ابنه الحسن)؛ تفسير القمى، سورة طه، آية ١، (روى عن ابى بصير و روى عنه القاسم بن محمد).

شئونش است، شکی باقی نمی ماند که در بودن فقیه برای اسلام جز به این نیست که فقیه حافظ تمامی شئون اسلام از قبیل بسط عدالت، اجراء حدود، سد ثغور، اخذ خراجات و مالیات و صرف آن در مصالح مسلمین و نیصب استانداران در ولایات است، وگرنه صرف احکام، اسلام محسوب نمی شود. بلکه ممکن است گفته شود: اسلام همان حکومت با تمام شئون آن است و احکام قوانین اسلام هستند. و قوانین و احکام شأنی از شئون حکومت است، بلکه احکام مطلوبات بالعرض و امور آلیه برای اجرای حکومت و بسط عدالت هستند، عبارت (الفقهاء حصون الاسلام کحصن سور المدنیة لها) معنایی جز این ندارد که فقیه والی است و صاحب ولایت بر جمیع امور سلطانی است به همان نحوه که برای رسول الله مینی و ائمه مینی و ائمه مینی و ائمه مینی و ائمه مینی و ائین بروده است.» ا

مقدمهٔ چهارم. اینکه فقهاء حصون اسلامند، دلالت التزامی به منصوب بودن ایشان به ولایت دارد. به عبارت دیگر حفظ اسلام در دو مرحله بیان احکام و اجرای دین جز با نصب فقیهان به ولایت تأمین نمی شود.

مقدمهٔ پنجم. حصن اسلام بودن اقتضای آن دارد که فقیه تمامی اختیارات سلطانی پیامبر و ائمه الله را داشته باشد، یعنی ولایت عامه، به علاوه این عبارت به هیچ امری تقیید نخورده است، لذا می توان از آن ولایت مطلقهٔ فقیه را نیز استنباط کرد.

جمعی از فقها در استناد به این روایت برای اثبات ولایت انتصابی مطلقهٔ فقیه مناقشه کردهاند. ۲ این مناقشات را به ترتیب مقدمات پیش

گفته می توان اینگونه گزارش کرد:

اما مقدمهٔ اول \_ سند روایت \_ فاقد اعتبار فقهی است، زیرا:

او لاً با وجود تصریحات ابن فضال دائر بر «کذاّب و متهم بودن» علی بن ابی حمزه بطائنی ا تمامی توثیقات یاد شده مبتلا به معارض است و از درجهٔ اعتبار ساقط می شوند.

ثانیاً نقل شیخ در عدّة الاصول با این نکته مخدوش می شود که در کلمات اصحاب موردی یافت نمی شود که به روایات منفرد وی عمل کرده باشند. ۲

ثالثاً توثيق ابن غضائري نيز قابل مناقشه است چرا كه:

اول. اثبات نشده است که کتاب یاد شده از حسین بن عبیدالله غضائری یا پسرش باشد، چرا که نجاشی در عداد کتب استادش چنین کتابی را ضبط نکرده است، با اینکه نجاشی به حال استادش آگاهتر است و رجال نجاشی برای ضبط چنین کتبی تدوین شده است. ضمناً شیخ و دیگر اصحاب رجال نیز چنین کتبی ضبط نکرده اند.

دوم. در کتاب مزبور دربارهٔ حسن پسر علی ابن ابی حمزه آمده است که «انه ضعیف و ابوه اوثق منه» اوثق از ضعیف، موثق محسوب نمی شود. ۳

رابعاً روایت اصحاب اجماع و اعاظم اصحاب از یک راویِ شهره به ضعف، امارهٔ و ثاقت وی محسوب نمی شود. این کبری در علم رجال مورد مناقشه قرار گرفته است.

۱. امام خمینی، کتاب البیع، ج ۳، ص ۴۷۱\_۴۷۳.

۲. به عنوان نمونه رجوع کنید به آیتالله شیخ مرتضی حائری یزدی، ابتغاء الفضیلة، ج ۲، ص ۲۲۹–۴۷۴. استاد ص ۲۲۹–۲۷۴ (نسخهٔ خطی). استاد آیتالله منتظری، دراسات، ج ۱، ص ۴۷۱–۴۷۴. استاد آیتالله شیخ جواد تبریزی، ارشاد الطالب، ج ۳، ص ۲۸–۲۹. آیتالله مکارم شیرازی، انوار الفقاهة، کتاب البیع، ج ۱، ص ۵۰۶.

١. «قال ابن الغضائرى: على بن ابى حمزة لعنه الله اصل الوقف و اشد الخلق عداوة للولى من
 بعد ابى ابراهيم (ع)»، معجم رجال الحديث، ج ١١، ص ٢١٥.

استاد آیت الله شیخ جواد تبریزی، ارشاد الطالب، ج ۳، ص ۲۹.

٣. آيتالله تبريزي، پيشين.

قائلين به نصب اقامه نشده است. بين حصون اسلام بودن و منصوب اماماليا بودن نيز تلازمي مشاهده نمي شود، منصوب بودن فقها بديهي نیست تا قائلین به انتصاب از اقامهٔ دلیل بی نیاز باشند. بر فرض دلالت بر مدیریت سیاسی روایت این احتمال را رد نمی کند که مردم مسلمان جمعی از عالمان دین را برای ادارهٔ جامعه انتخاب کنند. <sup>ا</sup>

مقدمهٔ ینجم نیز تمام نیست. ثانیاً بر فرض تسلیم، روایت در مقام بیان نیست که به اطلاق آن تمسک شود.

اولاً با توجه به نقدهای گذشته اصولاً روایت در مقام اثبات ولایت فقیه نیست تا بحث از قلمرو و عمومیت و اطلاق از آن به میان آید.

ثانياً بر فرض تسليم، روايت در مقام بيان نيست كه به اطلاق آن تمسك

حاصل بحث روايت «الفقهاء حصون الاسلام» اولاً روايت به واسطه ضعف غير قابل اغماض على بن ابي حمزه بطائني فاقد سند معتبر است. ثانياً روايت هيچ دلالتي بر ولايت فقيه ندارد بلكه جلالت شأن فقيهان در حفظ اسلام از شبهات علمي و تحريفات را ميرساند. ثالثاً روايت هيچ تلازمی با نصب ندارد.

در مقدمهٔ دوم نیز مناقشه شده است، زیرا بنابر فرض تعدد نقل و وحدت روايت، روايت ابن رئاب بدون نقل «الفقهاء» اقرب است، زيرا تعلیل وارد در ذیل روایت بنا به نقل ابن حمزه موجب تقیید صدر به فرد نادر مى شود چرا كه مؤمن فقيه به نسبت مؤمن مطلق، قليل محسوب

مقدمهٔ سوم نیز ناتمام است زیرا به مجرد اینکه فقهاء حصون اسلامند به ولايت ايشان دلالت نمي كند، چرا كه نظارت آنها به حفظ احكام الهي و حلال و حرام نيز اين مهم را تأمين مي كند، آنچه در حق جمعي از اعاظم اصحاب ائمه از قبیل زراره بن اعین و محمد بن مسلم وارد شده که اگر ایشان نمی بودند احکام نبوت مندرس می شد، تعبیر دیگری از حصن بودن فقهاست. بلكه متبادر از حفظ اسلام و قدر متيقن از أن نشاط علمي نسبت به احكام اسلام، استنباط، تفسير و تبليغ و دفع شبهات از ساحت اسلام است اما اجراء و تنفیذ در جامعه امر دیگری است که معلوم نیست مشمول حديث باشد. آيا امام صادق الثيلا كه احكام اسلام و معارف اسلام را تبیین فرمود و بزرگترین عالمان اسلام را تربیت کرده حصن اسلام محسوب نمی شود؟ آری، روایت خالی از اشعار به اجراء احکام نیست، اما اثبات مسألهٔ خطیری مانند ولایت فقیه را با امثال اینگونه اشعارات نمی تو ان اثبات کر د. "

مقدمهٔ چهارم نيز ناتمام است. از عبارت «الفقهاء حصون الاسلام» انتصاب فقیهان بدست نمی آید. ۲ هیچ دلیلی بر چنین استفاده ای از سوی

آیتالله شیخ مرتضی حائری یزدی، ابتغاء الفضیلة، ج ۲، ص ۲۲۹ (نسخهٔ خطی).

برگرفته از مناقشهٔ استاد آیتالله منتظری، دراسات، ج ۱، ص ۴۷۴، هـر چـند معظمله در نهایت مقدمهٔ سوم را تمام دانستهاند.

٣. آيتالله مكارم شيرازي، انوار الفقاهة، كتاب البيع، ج ١، ص ٥٠۶.

۴. آیت الله شیخ مرتضی حائری یزدی، ابتغاء الفضیلة، ج ۲، ص ۲۳۰.

رجوع كنيد به شيخنا الاستاد آيتالله منتظرى، دراسات، ج ١، ص ۴٧۴.

فانهم حجتى عليكم و انا حجّة الله عليهم. ١»

شیخ صدوق روایت می کند که اسحاق بن یعقوب نامه ای برای امام زمان (عج) می نویسد و از مشکلاتی که برایش رخ داده سؤال می کند، محمدبن عثمان عمری نمایندهٔ آن حضرت، نامه را می رساند. جواب نامه به خط مبارک صادر می شود: «اما آنچه تو که خداوند ارشادت کند و ثابت قدمت نماید از امر منکرین من از اهل بیت و پسرعموهای ما پرسیده ای اما در حوادث واقع شده به راویان حدیث ما رجوع کنید، زیرا آنها حجّت من بر شمایند، و من حجّت خدا بر ایشانم...»

شیخ طوسی (ره) نیز با سند خود آن را در کتاب الغیبه  $^{7}$ ، روایت کرده  $^{8}$ 

به نظر بعضى از فقيهان از جمله حاج آقا رضا همدانى (ره) اين روايت «عمده دليل نصب» يا «قويترين دليل ولايت فقيه» است. ۴ جمع قابل

## فصل بيستم

# ادلهٔ ولایت فقیه در روایات منقول از امام زمان (عج)

در میان ادلهٔ روایی ولایت فقیه، یکی از روایات منقول از امام عصر عجل الله تعالی فرجه الشریف به چشم می خورد، که به توقیع اناحیهٔ مقدسه مشهور است.

### روايت دهم. توقيع «واما الحوادث الواقعة فارجعوافيها الى رواة حديثنا»

روى الصدوق فى كتاب كمال الدين: قال حدثنا محمدبن محمدبن عصام الكلينى، قال: حدثنا محمدبن يعقوب الكلينى، عن اسحاق بن يعقوب، قال: سألت محمد بن عثمان العَمرُى ان يوصل لى كتاباً قد سألت فيه عن مسائل اشكلت على، فورد التوقيع بخط مولانا صاحب الزمان الميلا: «اما ما سألت عنه \_ ارشدك الله و ثبتّك \_ من امر المنكرين لى من اهل بيتنا و بنى عـمنا... و اما الحوادث الواقعة فارجعوافيها الى رواة حديثنا،

ا. شیخ صدوق، کمال الدین، الباب ۴۵، الحدیث ۴، ج ۲، ص ۴۸۳. وسائل الشیعة، ابواب صفات القاضی، الباب ۱۱، الحدیث ۹، ج ۲۷، ص ۱۴۰.

الشيخ طوسى، كتاب الغيبة، الحديث ۲۴۷، ص ۲۹۰ ـ ۲۹۳ «اخبر فى جماعة عن جعفر بن محمد بن قولويه و ابى غالب الزرارى (و غيرهما) عن محمد بن يعقوب الكلينى، عن اسحاق بن يعقوب ...»

۳. تــوقیع یــاد شـده در کـتب ذیـل نـیز روایت شـده است، امـا سـندی مستقل از دو سـند کمالالدین و کتاب الغیبة ندارد:

ابو منصور طبرسى، الاحتجاج، احتجاجات الامام الحجة القائم(ع)، الحديث ٣٩٣، ج ٢، ص ٥٤٢هـ ٥٤٤، محمد بن يعقوب الكلينى عن اسحاق بن يعقوب ...» ابوعلى طبرسى، اعلام الورى، ص ٣٤٣ عن محمد بن يعقوب عن اسحاق بن يعقوب. قطب الدين الراوندى، الخرايج و الجرائح، ج ٣، ص ١١١٣، الحديث ٣٠، عن ابن بابويه. الاربلى، كشف الغمة، ج ٢، ص ٥٣١ عن الاعلام الورى. السيد على بن عبدالكريم النجفى، منتخب الانوار المضيئه، ص ١٢٢، عن ابن بابويه.

۴. او لكن الذي يظهر بالتدبر في التوقيع المروى عن امام العصر (عج) الذي هو عمدة دليل
 النصب انما هو اقامة الفقيه المتمسك برواياتهم مقامه با رجاع عوام الشيعة اليه في كل ما

۱. «توقیع در لغت به معنای نشان نهادن بر روی نامه است و نشان و دستخط پادشاه را بسر فرمان یا نامه نیز توقیع گویند. نامههای معصومان (ع) بخصوص آنهایی که از ناحیهٔ مقدسهٔ امام زمان (عج) شرف صدور یافته و یکی از نواب اربعه آن را ابلاغ کرده، در کتابهای تاریخ و حدیث به «توقیعات» مشهور است.» به نقل از پاورقی ص ۶۷ کتاب ولایت فقیه امام خمینی، دفتر تنظیم و نثر آثار امام خمینی(ره).

هر چهار طبقه از کبار علمای امامیه و اجلاء اصحاب هستند و این سند در غایت اعتبار است.

اما سند صدوق نيز بدون مشكل است، زيرا محمدبن محمدبن عصام كليني اگر چه دركتب رجال توثيق نشده، اما اوّلاً تضعيف نيز نشده است، ثانياً ايشان از مشايخ شيخ صدوق است و مشايخ ثقات ثقه محسوب مى شوند. ثالثاً، از اينكه شيخ صدوق هنگام نقل از وى رضى الله عنه می نویسد، نحوهای توثیق و مدح در حق وی قابل استظهار است و همین مقدار برای اعتماد بر منقولات وی کافی است. اکلینی اگر چه این روایت شریف را در کافی نقل نکرده، اما این عدم نقل در کافی، خللی به این توقيع رفيع ايجاد نمي كند، چراكه احتمال دارد توقيع شريف بعد از تأليف كافي به دست كليني رسيده باشد، به علاوه با توجه به اينكه در اين توقيع اسم نایب خاص امام زمان عج \_ محمدبن عثمان عَـمْری \_ و فردی کـه توقیع در حق وی صادر شده \_اسحاق بن یعقوب \_ اَمده است، ذکرش در یک کتاب عمومی مثل کافی صحیح نبوده و زیر پاگذاشتن فریضهٔ تقیه و باعث افشای اسرار شیعیان در زمان سلطهٔ اعداء می شده است. ۲

مقدمهٔ دوم. راوی مباشر توقیع، اسحاق بن یعقوب، اگرچه در هیچ کتابی ذکری یا توثیقی از وی به میان نیامده است، اما با توجه به قرائن ذیل خللی در سند روایت نمیزند:

اول. ثقة الاسلام كليني از وي نقل ميكند، نه يك راوي عادي. دوم. مورد روایت، توقیع از ناحیهٔ مقدسهٔ امام زمان (عج) است، نه توجهى از فقيهان با استناد به توقيع ياد شده به ولايت انتصابي فقيهان استدلال كردهاند، از جمله محقق نراقي، صاحب جواهر، شيخ انصاري در كتاب القضاء، و برخي فقهاي معاصر. ا

تمسك به توقيع براي اثبات ولايت انتصابي مطلقهٔ فقيهان، مبتنى بـر پذیرش تمامی مقدمات ذیل است:

مقدمهٔ اول. سند شیخ الطائفة تا کلینی معتبر است، زیرا شیخ از جماعتی نقل می کند که یکی از آنها شیخ مفید (ره) است. این جماعت از جماعت دیگری که بینشان جعفربن محمدبن قولویه و ابوغالب زراری هستند روایت می کنند، و جماعت اخیر از ثقة الاسلام کلینی نقل می کنند.

 → يكون الامام مرجعاً فيه كي لايبقي شيعته متحيرين في ازمنة الغيبة.» حاج آقا رضا همداني، مصباح الفقيه، كتاب الخمس، ج ١۴، ص ٢٨٩. «... الاستدلال باكثرها لايخلو عن مناقشة و نظر، و لعّل اقواهانصًا في الدلالة التوقيع الرفيع الذي اخرجه شيخنا الصدوق في كمال الدين ...» أيت الله لطف الله صافى كلبايكاني، ضرورة وجود الحكومة او ولاية الفقهاء في عصر الغيبة، ص ١٠.

١. ملا احمد نراقي، عوائد الايام، العائده ٥٤، الحديث ١٢، ص ٥٣٢. شيخ محمد حسن نجفی، جواهر الکلام، ج ۱۵، ص ۴۲۲ و ج ۲۱، ص ۳۹۵. شیخ مرتضی انصاری، کتاب القضاء و الشهادات، ص ٤٩. حاج أقا رضا همداني، مصباح الفقيه، كتاب الخمس، ج ١٢، ص ٢٨٩. شيخ محمد حسن ممقاني، غاية الأمال، ص ٢١٨\_٢١٨. سيد محمد آل بحرالعلوم، بلغة الفقيه، رسالة في الولايات، ج ٣، ص ٢٣٣. شيخ عبدالله ممقاني، رسالة هداية الانام في اموال الامام (ع)، ص١٤٢. شيخ محمد حسين آل كاشف الغطاء، الفردوس الاعلى، ص ٥٤. آيتالله سيد محمد هادى ميلاني، محاضرات في فقه الامامية، كتاب الخمس، ص ٢٧٥\_٢٧٨. آيتالله سيد عبدالله شيرازي، كتاب القضاء، ص ٢١\_٤٧. آيتالله شيخ مرتضى حائري يزدي، صلوة الجمعة، ص ١٥٤. أيتالله سيد عبدالاعلى سبزواري، مهذب الاحكام، ج ١١، ص ٢٧٩. آيت الله سيد محمد رضا موسوى گلپايگاني، الهداية الى من له الولاية، تقرير ابحاث به قلم آيتالله ميرزا احمد صابري، ص ٣٧. آيتالله لطف الله صافى گلپايگانى، ضرورة وجود الحكومة او ولاية الفقهاء في عصر الغيبة، ص ١٠ـ١١. آیت الله ناصر مکارم شیرازی، انوار الفقاهة، کتاب البیع، ج ۱، ص ۵۰۰ـ۵۰۳. استاد آیت الله سيد كاظم حسيني حائري، اساس الحكومة الاسلامية، ص ١٣٧. استاد آيتالله سيد كاظم حسيني حائري، ولاية الامر في عصر الغيبة، ص ١٣٨، ١٣٢.

١. استاد آيتالله منتظري، دراسات في ولاية الفقيه و فقه الدولة الاسلامية، ج ١، ص ۴٧٨. آیت الله مکارم شیرازی، انوار الفقاهة، کتاب البیع، ج ۱، ص ۵۰۱. استاد آیت الله سید کاظم حسيني حائري، ولاية الامر في عصر الغيبة، ص ١٢٢.

استاد آیتالله سید کاظم حسینی حائری، ولایة الامر فی عصر الغیبة، ص ۱۲۴\_۱۲۵.

غيبت از واضحات بوده، نمي تواند مورد سؤال، پرسش از مرجع افتاء و احكام شرعى باشد.

ثانیاً بسیار بعید است که راوی از چند سؤال خاص و جزئی در توقیع يرسيده باشد (و در نتيجه ال در «الحوادث» ال عهد باشد) بلكه مراد از ال در الحوادث، ال استغراق است، به عبارت دیگر مراد احکام حوادث نيست، خود حوادث موردنظر است. فقها مرجع تدبير حوادث هستند، (بعد از اینکه مرجع تبین احکام حوادث نیز هستند).

ثالثاً عبارت «فانهم حجتى عليكم» مطلق و در حكم قضيه حقيقيه است، از أنجا كه حجيّت امام لليُّلاِّ در مطلق امور جاري است بـه قرينهٔ مقابله حجيّت فقها نيز همهٔ امور افتاء، قضاوت و تدبير را شامل مي شود. به عبارت دیگر، فقها مانند ائمه، صاحب ولایت هستند. مراد از حجیت این است که رجوع به ایشان تکلیف است و رجوع به غیر ایشان در امور شرعیه، قضاوت و تدبیر معذور نیست. ا

بنابراین حوادث واقعه یعنی رخدادهای اجتماعی، مرجع تدبیر این رخدادها فقیهان هستند، یعنی ولایت شرعی در امور عمومی به فقیهان احاله شده است.

مقدمهٔ پنجم. تدبیر جامعه و اعمال ولایت حتی در جایی که مسئله از حیث حکم روشن است و صرفاً بحث در تطبیق حکم بر موضوعات و تشخیص موارد خارجی و به اصطلاح امروز کارشناسی و مصلحت سنجى است، از شئون فقيه مى باشد. اصولاً مراد از ولايت فقيه همين مرجعیت فقیه در اینگونه امور است والاً مرجعیت در بیان احکام که بدون ولايت فقيه (بلكه با نظارت يا مشورت فقيه) نيز قابل تحصيل است. مرجعیت در حوادث واقعه، اعم از حکم و موضوع است. فقیهان در تمام

یک روایت عادی. توقیع تنها در شأن افراد خاصی صادر می شده است. احتمال جعل تمام يا بخشى از توقيع با توجه به نقل كليني جداً بعيد است.

سوم. راویان بعدی این توقیع، بزرگترین استوانه های فقه شیعه از قبیل شیخ مفید و شیخ صدوق بودهاند و همگی این توقیع را به لحاظ سند، معتبر دانستهاند. ا

چهارم. اسحاق بن يعقوب، برادر محمدبن يعقوب كليني است. ٢ برادر شخص جليل القدرى همچون ثقة الاسلام كليني نمي تواند غيرقابل اعتماد

پنجم. در متن روایت، عباراتی از امام زمان (عج) از قبیل «ارشدک الله وثبتّک» يا «السلام عليك يا اسحاق بن يعقوب و على من اتبع الهدى» حاکی از وثاقت و مدح وی از ناحیهٔ مقدسه است. ۳

بنابراین خدشه در سند توقیع روا نبوده، این سند بدون اشکال است. مقدمهٔ سوم. مراد از «رواةحديثنا» فقيهان اماميه هستند، چرا كه صرف نقل روایت، تناسبی با تصدی منصب خطیر مرجعیت در حوادث واقعه را ندارند. به علاوه «انهم حجتى» نه اينكه «رواياتهم حجتى»، اين جز با فقها سازگاری ندارد.

مقدمهٔ چهارم. امر به رجوع به راویان احادیث مطلق است و سه نوع رجوع را شامل می شود: رجوع در مرافعات و منازعات، رجوع در احکام كليه و استفتاء، رجوع در تدبير امور امت و ادارهٔ جامعه.

اولاً از آنجاکه رجوع به فقها در استفتاء و بیان احکام شرعی در عصر

۱. رجوع کنید به امام خمینی، کتاب البیع، ج ۲، ص ۴۷۴\_۴۷۵.

١. استاد آيت الله حسيني حائري، ولاية الامر في عصر الغيبة، ص ١٢٢\_١٢٢.

رو هو اخو الكليني، و في خبر الاكمال، «السلام عليك يا استحاق بن يعقوب الكليني» آیت الله شیخ محمد تقی تستری قدس سرّه، قاموس الرجال، رقم ۷۴۵، ج ۱، ص ۷۸۶.

٣. «فانه قد يستفاد من هذا التوقيع علو رتبته» الاسترابادي، في الرجال الكبير، و جامع الرواة، ج ١، ص ٨٩ آيت الله لطف الله صافى گلپايگانى، ضرورة وجود الحكومة. ص ١١.

ترتیب مقدمات فوق نقدهای وارده را مورد بررسی قرار می دهیم:

اما مقدمه اول \_اعتبار سند تا كليني \_اولاً اينكه ثقة الاسلام كليني اين روایت را در کافی نقل نکرده، جداً به اعتبار آن خدشه وارد میکند. توجه به زمان تألیف کافی و اینکه زمان وفات کلینی مصادف با پایان غیبت صغری است، احتمال اینکه توقیع پس از تألیف کافی به دست کلینی رسیده باشد را به شدت تضعیف می کند. به علاوه کلینی، کافی را در طول بیست سال از میان احادیث مختلف گزینش کرده، لذا هر حدیثی به این كرده است. اين احتمال كه ثقةالاسلام توقيع اسحاق بن يعقوب را به علت

امور اجتماعی و رخدادهای عمومی اعم از حکمی و موضوعی مرجع هستند. ا

مقدمهٔ ششم. حجت بودن فقیهان با نصب ایشان تلازم دارد به این معنی كه حجيّت در مرتبه سابقه، جعل به مناصب ديني افتاء، قضاوت و ولايت را لازم دارد، و بدون نصب متقدم، حجت خواندن فقيهان بي معنا خواهد بود. به علاوه امر به رجوع به فقیهان در حوادث واقعه نیز ملازم با مناصب سه گانه فقیهان است. به عبارت دیگر از این امر درمی یابیم که فقیهان، منصب مرجعیت در حوادث واقعه را دارا هستند. ۲

مقدمهٔ هفتم. امر به رجوع به فقیهان در حوادث واقعه از یک سو و حجت بودن فقیهان همانند حجت بودن ائمه علیکا از سوی دیگر و ولایت مطلقهٔ ائمه علم از حيث سوم، اثبات ميكنند كه فقيهان نيز همانند ائمه عليك ولايت مطلقه دارند، زيرا اولاً، امر به رجوع در حوادث واقعه به مورد خاصي تقييد نخورده است، ثانياً، حجّيت فقيهان نيز به مورد خاصي محصور نشده است لذا هیچ قیدی ولایت فقها را تقیید نمیزند، یعنی ولايت ايشان مطلقه است و كليهٔ اختيارات معصومان (جز موارد اختصاصی) را دارا هستند.

استناد به این حدیث در اثبات ولایت انتصابی فقیه مورد مناقشهٔ جمعي از فقيهان واقع شده است، از جمله أخوند خراساني صاحب كفاية، ميرزاىناييني، أقا ضياءالدين عراقي، محقق اصفهاني (مرحوم كمپاني)، آيتالله حكيم، آيتالله سيد احمدخوانساري، آيتالله خويي. ما به

<sup>→</sup> المكاسب، ص 108\_100. ميرزاي ناييني، منية الطالب، تقرير ابحاث به قلم آيتالله شيخ موسى نجفى خوانسارى، ج ٢، ص ٣٢٤ (چاپ سنگى). ميرزاى نايينى، المكاسب و البيع، تقریر ابحاث به قلم آیتالله شیخ محمد تقی آملی، ج ۲، ص ۳۳۷. محمد حسین غروی اصفهانی (کمپانی)، حاشیة المکاسب، ج ۲، ص ۲۱۴. محقق آقا ضیاءالدین عراقی، شرح التبصرة، ج ۵، ص ۴۱. أقا ضياءالدين عراقي، كتاب القضاء، ص ٩. أيتالله سيد محسن حکیم، نهج الفقاهة، ص ۳۰۱. آیتالله سید احمد خوانساری، جامع المدارک، ج ۳، ص ٩٩\_ ١٠٠. آيت الله شيخ مرتضى حائرى يزدى، ابتغاء الفضيلة، ج ٢، ص ٢٢٥، (نسخه خطى). أيتالله سيد ابوالقاسم خويي، مصباح الفقاهة، تقرير ابحاث به قلم أيتالله شيخ محمد على توحيدي، ج ۵، ص ۴۵\_۴۶. استاد آيتالله شيخ جواد تبريزي، ارشاد الطالب، ج ٣، ص ٣٠. استاد آيتالله شيخ حسينعلى منتظري، دراسات في ولاية الفقيه و فقه الدولة الاسلامية، ج ١، ص ٤٧٨\_٢٨٢.

۱. رجال النجاشي. شمارهٔ ۱۰۲۶، احوال محمدبن يعقوب كليني، ص ٣٧٧.

٢. «انك تحب ان يكون عندك كتاب كاف، يجتمع من جميع فنون الدين ما يكتفي به المتعلّم و يرجع اليه المسترشد و يأخذ منه من يريد علم الدين و العمل به بالآثار الصحيحه عن الصادقين (ع) و السنن القائمة التي عليها العمل ...» مقدمه كليني بركافي، ج ١، ص ٨ البته این به معنای آن نیست که تمامی روایات کافی صحیحه است، بلکه مراد این است که ثقة الاسلام أنچه را معتبر يافته در اين كتاب نقل كرده است. لازم به ذكر است كه بنابر نقل شیخناالاستاد، مرحوم آیتالله بروجردی به روایات کتب اربعه به واسطهٔ رواج و شیوع آن در میان اصحاب، عنایت ویژه داشته، و روایات مذکور در دیگـر کـتب را در آن سطح از اعتبار نمى دانستند.

١. رجوع كنيد به استاد آيتالله سيد كاظم حسيني حائري، ولاية الامر في عصر الغيبة،

۲. رجوع کنید به امام خمینی، کتاب البیع، ج ۲، ص ۴۷۵.

٣. آخوند ملا محمد كاظم خراساني، حاشية المكاسب، ص ٩٤. شيخ على ايرواني، حاشية

ضعفش در کافی نقل نکرده است، جدی است.

ثانياً، اينكه عدم ذكر توقيع در كافي را از سر تقيه بدانيم ، قولي خلاف تحقیق است، نگاهی به دیگر تو قیعات منقول در کتب مختلف شیعه و نقل همین توقیع در بیش از پنج کتاب شیعی نشان می دهد که عدم ذکر آن به دليل تقيه نبوده است، ضمناً اكمال الدين ياكتاب الغيبة طوسي نيز ازكتب محرمانه شیعه نبوده و مخالفین نیز به آن دسترسی داشتهاند.

ثالثاً با اغماض از اشكالات فوق، سند شيخ طوسي تـا كـليني معتبر است، اما اعتبار سند صدوق در گرو پذیرش قاعدهٔ رجالی «مشایخ ثقات ثقه هستند» مي باشد. به هر حال سند توقيع تا كليني في الجمله «لابأس به»

اما مقدمهٔ دوم \_اعتبار سند از حیث راوی مباشر \_اسحاق بن یعقوب: اول. اسحاق بن يعقوب علاوه بر اينكه توثيق نشده و فردى مجهول است، مانند عمر بن حنظله كثيرالرواية هم نيست، تا فرضاً از معاريف و مشاهیر به حساب آید. در تمامی فقه فقط همین یک روایت از وی نقل شده و در مجموعهٔ روایات شیعه (اعم از فقه و غیر فقه) تنها سه روایت از وی موجو د است که یکی مرسل (فاقد سند) است <sup>۱</sup> و دیگری نیز در اكمالالدين صدوق نقل شده است. ٢

دوم. مبنای موثق بودن مشایخ ثقات فاقد اعتبار است، "لذا صرف نقل كليني نمي تواند جابر مجهوليت اسحاق بن يعقوب باشد.

سوم. بنابر ضوابط علم رجال بين توقيع و غير أن هيچ فرقي نيست و

تمامی روایات منقول از معصومین علی این می باید با موازین رجالی مورد ارزیابی قرا گیرند. اینگونه مؤیدات باعث اطمینان نفس به سند نمی شود.

چهارم. اینکه در سلسله سندِ توقیع، امثال شیخ مفید و شیخ طوسی باشند، با توجه به مجهولیت اسحاق بن یعقوب دردی را دوا نمی کند. اگر وجود بعضى موثقين دريك سلسله سند باعث اعتبار روايت مي شود، بخش عظیمی از روایات ضعیفه بر این اساس معتبر محسوب می شوند. آیا فقیهی میتواند به عمومیت این نتیجه وفادار بماند؟ چنین توجیهاتی حتى از مبناى توثيقى مشايخ ثقات نيز ضعيف تر است.

پنجم. برادری اسحاق بن یعقوب با محمد بن یعقوب افسانهای بیش

١. صرف اينكه پدر هر دو يعقوب نام دارد. آيا اين دليل اخوت است؟ اینکه ادعا شده در انتهای خبر اکمال «اسحاق بن یعقوب کلینی» ذكر شده، اولاً در اكمالالدين مطبوع از پسوند «كليني» خبري نيست، ثانياً بر فرض تسلیم، ثقة الاسلام و اسحاق هر دو همشهری می شوند، نه برادر. ثالثاً، اینکه چگونه در این ده قرن حقیقت این اخوت مخفی مانده، خود مسئلهای است.

٣. برادري با ثقة الاسلام كليني، وثاقت نمي آورد. ضابطهٔ «اخ الثقة ثقة» تنها با تأسيس علم رجال جديدي قابل استناد است. وقتى برادر امام معصوم (عج)، جعفر كذاب در مي آيد، آيا چنين احتمالي در برادر فرد موثق روا نيست؟

ششم. چون راوی مدحهای موجود در صدر و ذیل توقیع، خود اسحاق بن يعقوب است، نمي توان از آنها وجه توثيق يا مدحي براي وي دست و يا كرد.

اگرچه سعی بلیغ برخی فقها در معتبر ساختن توقیع و مقبوله ستودنی

١. روى اسحاق بن يعقوب عن بذل مولى ابي (ع) قال: رأيت من رأس ابي محمد (ع) نــوراً ساطعاً الى السماء و هو نائم. مختار الخرايج، ص ٢١٥، كشف الغمة، ج ٢، ص ٣٠٧، عنهما بحارالانوار، ج ۵۰، ص ۲۷۲ (چاپ ایران).

۲. شیخ صدوق، اکمال الدین، باب ۴۵، حدیث ۶، ج ۲، ص ۴۸۶.

٣. آيت الله خويي، معجم رجال الحديث، المقدمة الرابعة، ج ١، ص ٥٥ ـ ٨٤.

اولاً مراجعه به توقيع مشخص ميكند كه نامهٔ اسحاق بن يعقوب به

امام زمان (عج) مشتمل بر سؤالات متعددی معهود بین وی و آن حضرت

بوده است، این سؤالات به دست ما نرسیده، اما از پاسخهای امام الله

معلوم می شود، هر جواب امام در پاسخ چه سؤالی است. این سؤالات

عبارتند از: ١. وضعیت منكرین امام غائب النُّلا به ویژه اگر از بنی هاشم

باشند. ۲. روش جعفر (عموی امام زمان للیُّلاِ) و فرزندش. ۳. حکم شرب

فقاع و شراب شلغم (شلماب). ۴. حكم وجوه شرعيه. ۵. زمان فرج

امام اليالاً. ٤. الحوادث الواقعه (مطلب مورد بحث). ٧. وضعيت محمدبن

عثمان عَمْري. ٨. وضعيت محمد بن على بن مهزيار اهوازي. ٩. وضعيت

محمد بن شاذان. ١٠. وضعيت ابوالخطاب. ١١. حكم متصرفين در اموال

اهل بيت علي المام المالي الله على نادم. ١٣. علت غيبت امام المالي . ١٢. وجه

است، اما این اعتبارسازی نباید به قیمت زیرپا گذاشتن ضوابط و موازین رجالي، اصولي و فقهي تمام شود. انصاف مطلب اين است كه امر خطيري همچون ولایت فقیه را نمی توان با روایاتی از این قبیل (ضعف سندی) با تشبثاتی از این دست (استحسانات فاقد دلیل و مخالف با ضوابط فنی علم رجال) اثبات نمو د.

ضعف سند توقيع مورد تصريح بعضى فقيهان معاصر از جمله امام خمینی (ره) واقع شده است. ا

مقدمهٔ سوم \_فقاهت \_اگرچه مورد پذيرش جمعي از فقيهان واقع شده اما أنچنان كه فقيه نكته سنج، مرحوم أيتالله سيد احمد خوانساري فرمودهاند در دلالت آن به فقاهت مناقشه است، ۲ زیرا تعبیر «روی حدیثنا، عرف حلالنا و حرامنا و نظر في احكامنا» (تعبير مقبوله) نص در فقاهت است اما تعبير «رواة حديثنا» اين مقصود را برآورده نمي سازد. ضمناً قرائن اقامه شده بر مدعی بر فرض تمامیت مقدمه بعدی است، اما با مخدوش بودن مقدمهٔ چهارم، هیچ استغرابی در اراده شدن محدثین در توقیع يذيرفته نيست.

اما مقدمه چهارم اثبات ولايت ممنوع است، زيرا:

انتفاع از امام التلا در غيبت ايشان. این چهارده سؤال به سه قسم قابل تقسیم است: اول، سؤالات مربوط بـ غیبت، ظهور و مانند آن (سؤالات ۲،۱، ۵، ۱۲، ۱۳ و ۱۴)، دوم، سؤالات مربوط به توثیق بعضی اصحاب (سؤالات ۷، ۸، ۹ و ۱۰)، سوم، سؤالات فقهى (سؤالات ٣، ٢ و ١١). اسحاق بن يعقوب در سؤالات قسم اخير از حكم شرب فقاع و شلماب، حكم وجوه شرعيه و حكم متصرفين در اموال اهل بیت علی پر سیده است. اکثر این سؤالات مربوط به مسائل جزئي و خاص است، آيا سؤال ششم نيز از سنخ همين سؤالات جزئي و خاص نبوده؟ در اين صورت ال در الحوادث الواقعه، ال عهد بوده و اشاره به حادثهٔ خاصی است که اسحاق بن یعقوب از امام زمان الله سؤال کرده است. ا چنین احتمالی با توجه به اکثر پاسخهای امام (عج) به سؤالات چهارده گانه اسحاق بن یعقوب به هیچ وجه بعید نیست. به عبارت دیگر

۱. میرزای نایینی، منیة الطالب، ج ۱، ص ۳۲.

١. «والرواية من جهة اسحاق بن يعقوب غير معتبرة ...، لا اشكال في دلالته لولا ضعفه»، امام خميني، كتاب البيع، ج ٢، ص ۴٧۴ و ۴٧۵. «در دلالت روايتي كه آورديم [توقيع] هيچ اشكالى نيست منتهى سندش قدرى محل تأمل است.» امام خمينى، ولايت فقيه، ص ٧١. استاد آیتالله شیخ جواد تبریزی، ارشاد الطالب، ج ۳، ص ۳۰. استاد آیتالله منتظری، دراسات في ولاية الفقيه و فقه الدولة الاسلامية، ج ١، ص ٤٧٨ و ٤٧٩.

 <sup>«...</sup> بل يستبعد من جهة ان مقتضى الاستظهار المذكور ثبوت الولاية لكل من يسروى و يصدق عليه الراوي، و هل يمكن ثبوت هذا المنصب الخطير له مضافاً الى ان الراوي يصدق على المطلع على كتب الحديث و الأصدق على كل من طالع كتب الحديث انه راو للحديث. " أيت الله سيد احمد خوانساري، جامع المدارك في شرح المختصر النافع، ج ٣،

است. مسئله اول بدون اشكال است اما مسئله دوم جاى تأمل بلكه ردّ دارد. ا

این روایت به ولایت فقیه دلالت ندارد و تنها مرجعیت فقیهان را در احکام حوادث واقعه اثبات می نماید.

اما مقدمهٔ پنجم اگرچه بدون اینکه مورد بحث اکثر فقیهان یاد شده واقع شود، تلقی به قبول شده، اما توسط آیتالله شهید سید محمد باقر صدر مورد مناقشه قرار گرفته است. آرجوع به روات احادیث (یا فقیهان) مرتبط با تخصص ایشان است یعنی استنباط از روایات. آنچه از روایات استنباط می شود احکام شرعی است، اما تشخیص موضوع خارجی در حیطهٔ روایات نیست تا به راوی حدیث یا فقیه ارجاع داده شود. راویان حدیث و فقها در نقل روایات و استنباط از آنها حجت شرعی هستند، اما در تعیین موضوع خارجی بحت، رجوع به فقیه ضروری نیست. زیرا حدیث، امت را در حوادث واقعه به روات از حیث راوی بودن ارجاع داده است، یعنی در آنچه تخصص روایی در آن دخیل است، یعنی حوزهٔ استنباط احکام شرعی، تشخیص موضوع خارجی قبل از اینکه امت به استنباط احکام شرعی، تشخیص موضوع خارجی قبل از اینکه امت به خود آگاهی برسد و زمام امور خود را به دست گیرد، به عهده فقیه است اما بعد از اینکه امت زمام امور خود را به دست گرفت، این وظیفه را از طریق مدیر منتخب خود به عهده میگیرد. "

این فقیه شهید، به نکتهٔ بسیار مهمی اشاره کرده است. ما در مباحث

اینکه ال در الحوادث الواقعه، ال استغراق باشد محتاج دلیل است و چنین دلیلی اقامه نشده است. بر این اساس جمعی از فقیهان، حدیث را از این حیث، مجمل و لذا فاقد اعتبار شمردهاند. به علاوه با توجه به بعضی سؤالات اسحاق بن یعقوب از قبیل حکم فقاع و مانند آن، مشخص می شود که اسحاق بن یعقوب از بسیاری واضحات فقه شیعه بی خبر بوده، لذا سؤال از مرجع افتاء احکام شرعی در حق وی مستبعد نیست.

ثانیاً اگر تمسک به عموم تعلیل حاصل از «فانهم حجتی علیکم» شود، قدر متیقن از جواب به مناسبت حکم و موضوع، احکام شرعیه حوادث است چرا که روایات ائمه الم الله منشأ و مدرک استنباط احکام شرعیه کلیه هستند، این قدر متیقن اولاً، قرینهٔ انصراف عموم ادعایی به احکام شرعیه می شود. به بیان دیگر بر فرض وجود چنین عمومی، این عموم به این قدر متیقن تخصیص می خورد. ثانیاً واضح است که اخذ به اطلاق با وجود قدر متیقن و آنچه صلاحیت قرینیت دارد، مجاز نیست. بنابراین نمی توان با تمسک به اطلاق، حجیّت فقها را در ولایت تدبیری و قضاوت اثبات کرد. آثالناً ظاهر از حجیّت، احتجاج در کشف احکام کلیهٔ واقعه است. تحلیل ثالثاً ظاهر از حجیّت، احتجاج در کشف احکام کلیهٔ واقعه است. تحلیل

امام (عج) به حجیت ائمه نیز در این مقام حجیّت در بیان احکام الله است. و فقها نیز نایب ائمه در حجیت علمی و فتوایی هستند. اینکه ائمه هایی به واسطهٔ ملکهٔ عصمت و علم غیب در تمامی ابعاد برای پیروان خود حجیت دارند، یک مسئله است و اینکه آیا این روایت در مقام بیان تمامی مناصب ائمه هایی و ابعاد مختلف حجیّت ایشان است، مسئله دیگری

۱. استاد آیتالله منتظری، **دراسات**، ج ۱، ص ۴۸۱.

٢. آيتالله شهيد سيد محمد باقر صدر، مجموعه الاسلام يقود الحياة، لمحة تمهيدية عن
 دستور الجمهورية الاسلامية، ص ١٩ـ٣٠. خلافة الانسان و شهادة الانبياء، ص ٥١.

۳. استاد آیتالله سید کاظم حسینی حائری، ولایة الامر فی عصر الغیبة، ص ۱۳۵–۱۴۲. معظم له بعد از تقریر مبنای سید شهید به تفصیل به نقد آن پرداختهاند. ما در بحث شرط فقاهت در دفاع از شهید صدر به نقدهای استاد حائری پاسخ خواهیم داد. انشاءالله.

۱. از جـمله آیتالله سـید مـحسن حکـیم، نهج الفـقاهة، ص ۳۰۰ و آیتالله سید احـمد خوانساری، جامع المدارک، ج ۳، ص ۱۰.

اقتباس از مناقشات و پاسخهای استاد آیتالله منتظری، دراسات فی ولایة الفقیه و فقه الدولة الاسلامیة، ج ۱، ص ۱۴۸۱.

.

نيست تا قائلين به نصب فقيهان به ولايت، از اقامهٔ دليل بينياز باشند.

مقدمهٔ هفتم \_ قلمرو ولایت \_ نیز تمام نیست، زیرا با بودن قرینههای لفظی، قبل و بعد از این جمله و نیز ، قدر متیقن به مناسبت حکم و موضوع، جای تمسک به اطلاق نیست. به علاوه روایت از این حیث قطعاً در مقام بیان نیست.

حاصل بحث توقیع. اولاً توقیع بنابر ضوابط علم رجال به ضعف غیرقابل اغماض سندی مبتلاست. ثانیاً این روایت به ولایت تدبیری فقیهان دلالت ندارد و حداکثر به مرجعیت فقها در استنباط احکام شرعی (و نه تشخیص موضوعات خارجی) دلالت میکند. ثالثاً به انتصاب فقیهان دلالت ندارد.

\* \* \*

ده روایت مورد بحث، قویترین روایاتی بود که در بحث ولایت فقیه مورد استناد و نقد واقع شده است. البته در اوایل مطرح شدن بحث ولایت فقیه در یک قرن و نیم پیش، به بسرخی دیگر از روایات نیز به عنوان مستندات مسئله اشاره می شد. این روایات که به بیش از فضل علم و عالم دلالت ندارد، بتدریج از جانب فقیهان (چه قائل و چه ناقد) از مدار بحث ولایت فقیه حذف شد. با تأمل در ده روایت یاد شده می توان مطمئن بود که در دیگر روایات هیچ نکتهای، اضافه بر روایات دهگانه به عنوان مستند ولایت فقیه یافت نمی شود.

**حاصل بحث** مفصل ما دربارهٔ مستندات روایی حکومت ولایی به شکل زیر قابل خلاصه است:

بعدی \_بررسی شرط فقاهت \_به تفصیل به این مسئله خواهیم پرداخت اما به اجمال می توان گفت تدبیر جامعه و مدیریت اجتماعی بیشتر از آنکه در حوزهٔ استنباط احکام باشد، با حوزه شناخت موضوعات خارجی مرتبط است. در این صورت، روایت تنها در حوزهٔ اول، شیعیان را به فقها ارجاع داده است، آنچه به ولایت تدبیری و زمامداری سیاسی منجر می شود ارجاع در حوزهٔ دوم \_موضوع شناسی خارجی و کارشناسی \_ است. چرا که زمامدار و مدیر جامعه می تواند با بهره گیری از مشاورین فقیه و مجتهد در احکام شرعی و به ویژه با نظارت فقهای عظام، از اجرای احکام شرعی و به ویژه با نظارت فقهای عظام، از اجرای احکام شرعی اطمینان حاصل کند، اما تدبیر و اداره جامعه مقولهٔ دیگری است.

اما مقدمهٔ ششم انتصاب مورد مناقشهٔ جدی است، اگرچه بعضی توقیع را قوی ترین نص در دلالت بر نصب فقیهان به ولایت دانسته اند، اما متأسفانه نحوهٔ دلالت توقیع بر امر نصب را به شکل دقیق و جزئی معین نکرده اند. دو عبارت «انهم حجتی علیکم» و «فارجعوا الی رواة حدیثنا» اعم از مدعاست. حجت بودن فقیهان تلازمی با نصب ایشان ندارد. حجت می تواند بر سبیل جعل حکم بر موضوع (با تبیین محقق مراغی) ، یا وکالت از سوی معصوم الیا یا حتی انتخاب از سوی مردم (با تبیین فقیه عالیقدر آیت الله منتظری) به دست آمده باشد. اینکه مسلمانان مأمور به رجوع به فقیهان شده اند، نیز لزوماً منصوب بودن فقیهان را نمی رساند، این امر نشان می دهد که فقیهان، حائز شرایط مرجعیت در حوادث واقعه اند، اما اینکه فراتر از حائزیت شرایط، به منصب ولایت نیز نصب شده اند، توقیع، عاجز از اثبات آن است، دلالت توقیع بر نصب بدیهی

۱. به عنوان نمونه رجوع كنيد به ملا احمد نراقی، عوائد الايام، عائده ۵۴، روايات ۹، ۱۰، ۱۳، ۱۹. بنگريد به آيتالله منتظری، دراسات، ج ۱، ص ۴۸۷\_۴۸۹: «ذكر اخبار اخر ربما يتوهم دلالتها على النصب.»

۱. مراغی، **العناوین**، ص ۳۵۸.

۲. دراسات، ج ۱، ص ۴۸۵\_۴۸۶.

# فصل بیست و یکم

# بررسي مستندات قرآني حكومت ولايي

اکثریت قریب به اتفاق فقیهان در آیات قرآن کریم دلیلی بر ولایت انتصابی فقیهان نیافته اند. محقق نراقی \_نخستین قائل به این نظریه \_و امام خمینی قدس سره \_مهمترین قائل آن \_که گسترده تر از دیگران به ذکر مستندات ولایت فقیه بر مردم پرداخته اند، حتی یک آیه را به عنوان «دلیل مستقل» ذکر نکرده اند. عدم استناد به قرآن به عنوان دلیل مستقل در کتب دیگرِ قائلینِ به حکومت ولایی نیز دیده می شود. اگر چه در دههٔ اخیر در کتابی به نام ولایت فقیه از دیدگاه قرآن کریم ادعا شده که بسیاری از آیات قرآن به ولایت فقیه دلالت دارد. خلاصهٔ کتاب یاد شده از این قرار است:

۱. ولایت فقیه در زمرهٔ اساسی ترین مسائل اسلامی است، تا آنجا که بدون آن دین ناقص است و نپرداختن به آن، نقص قرآن و اسلام خواهد بود.

۲. قرآن کریم صریحاً به این مسئله نپرداخته است، علت عدم صراحت در این مسئله، زیر سؤال رفتن قرآن کریم از سوی منکرین ولایت فقیه بوده است.

۱. از این ده روایت، سه روایت اصولاً مرسله (فاقد سند) بوده، فاقد اعتبار فقهی هستند.

اول، السلطان ولى من لاولى له. دوم، العلماء حكام على الناس (اوعلى الملوك). سوم، مجارى الاموروالاحكام بايدى العلماء بالله الامناء على حلاله و حرامه. روايت اخير (اگر اعتبار سندى داشت) به زعامت سياسى (نه ولايت شرعى) فقيهان در امور عامه دلالت دارد.

7. از هفت روایت مسند (دارای سند) روایت الفقهاء حصون الاسلام به واسطه تضعیف علی بن ابی حمزه بطائنی به لحاظ سندی ضعیف و فاقد اعتبار فقهی است. توقیع منسوب به ناحیهٔ مقدسه نیز به واسطهٔ مجهولیت اسحاق بن یعقوب، روایت ضعیف محسوب شده، قابل استفاده فقهی نیست.

۳. از پنج روایت باقیمانده، سه روایت عمربن حنظله و ابوخدیجه و احادیث اللهم ارحم خلفایی خالی از مناقشهٔ سندی نیستند، اما بر فرض اغماض و جبران ضعف سندی با عمل اصحاب یا شهرت، به ولایت تدبیری فقها دلالت ندارند. دو روایت ابن حنظله و ابوخدیجه منصب قضاوت و روایت اخیر خلافت در تعلیم و تبلیغ احکام را اثبات میکنند نه بیشتر.

۴. از مجموعهٔ این روایات تنها دو روایت به لحاظ سندی بدون اشکال هستند یکی موثقهٔ سکونی الفقهاء امناء الرسل و دیگری صحیحهٔ قداح العلماء ورثة الانبیاء. این دو روایت معتبر نیز تنها به امانتداری و وراثت فقها در ترویج، تبلیغ و تعلیم احکام شرعی دلالت دارند و به ولایت شرعی فقیه قطعاً دلالت ندارند.

بنابراین ولایت انتصابی مطلقهٔ فقیه در روایات رسول اکرم (ص) و اهل بیت (ع) فاقد مستند معتبر است.

ا. آیتالله شیخ احمد آذری قمی، ولایت فقیه از دیدگاه قرآن کریم (سلسله بحثهای پیرامون ولایت فقیه \_ 1) (قم، ۱۳۷۱ ش). بعید است خود ایشان امروز با آرای قبلی خود موافق باشند.

۳۴۰ حکومت ولایی

دسته چهارم. آیات اجتماعی قرآن کریم از قبیل اجرای حدود، مالیاتهای شرعی، امر به معروف و ....

اگر مراد از ادلهٔ قرآنی ولایت فقیه بر مردم، ادلهای باشد که حداقل یک مقدمه آن قرآنی باشد، چهار دلیل قرآنی بر ولایت فقیه قابل اقامه است:

### دلیل اول. تمسک به آیه اولیالامر

آية اول «ان الله يأمركم ان تؤدّوا الامانات الى اهلها و اذا حكمتم بين الناس ان تحكموا بالعدل ان الله نعمًا يعظكم به ان الله كان سميعا بصيراً. يا ايها الذين آمنوا اطيعوا الله و اطيعوا الرسول و اولى الامر منكم، فان تنازعتم فى شىء فردوّه الى الله و الرسول ان كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخر ذلك خير و احسن تأويلا. الم ترالى الذين يزعمون انهم آمنوا بما انزل اليك و ما انزل من قبلك يريدون ان يتحاكموا الى الطاغوت و قد امروا ان يكفروا به، و يريد الشيطان ان يضلّهم ضلالاً بعيداً.» الميها الشيطان ان يضلّهم ضلالاً بعيداً.»

«خداوند به شما فرمان می دهد که امانتها را به صاحبان آنها برگردانید و چون بین مردم داوری می کنید، دادگرانه داوری کنید، خداوند به امری نیک پندتان می دهد، خداوند شنوای بیناست. ای مؤمنان از خداوند و پیامبر و اولوالامرتان اطاعت کنید. و اگر به خداوند و روز بازپسین ایمان دارید، هر گاه در امری اختلاف نظر یافتید، آن را به خدا و پیامبر عرضه بدارید که این بهتر و نیک انجام تر است. آیا داستان کسانی را که گمان می برند به آنچه بر تو نازل شده و به آنچه پیش از تو نازل شده، ایمان دارند، ندانستهای که می خواهند به طاغوت داوری برند و حال آن که به آنان دستور داده شده است که به آن کفر بورزند و شیطان می خواهد آنان را به گمراهی دور و درازی بکشاند.»

٣. با اين همه حداقل با تمسك به شانزده آيهٔ قرآن كريم مى توان به ولايت مطلقهٔ فقيه استدلال كرد، از قبيل آيات اولى الامر، امر به معروف و نهى از منكر، ولايت پيامبر عَمَالُهُ و ....

۴. به حکم حدیث ثقلین و مانند آن، ولایت فقیه مطرح شده در روایات در حکم مطرح شدن در قرآن کریم است.

۵. ولايت فقيه، تنها شكل حكومت اسلامي در عصر غيبت است.

استظهارهای این فقیه محترم از آیات قرآن کریم جداً جای تأمل دارد. از آنجا که به جای استدلالهای فنی به استحسانات خطابی اکتفا شده، آن را به حال خود وامی گذاریم.

با توجه به این که اولاً واژهٔ «ولایت فقیه» در قرآن کریم استعمال نشده است، ثانیاً از مترادفات یا مضمون آن نیز در قرآن ذکری به میان نیامده است، ثالثاً ولایت فقیه فاقد مستند مستقل قرآنی است، به این معنی که آیه یا آیات خاص به تنهایی نمی تواند ولایت فقیه بر مردم را اثبات کند، لذا نوبت به بحث از ادله ملفق از آیات و روایات می رسد. آیا می توان با ادلهٔ ترکیبی از قرآن و سنت، ولایت فقیه بر مردم را اثبات کرد؟ اگرچه در میان استدلالهای قائلین به ولایت انتصابی فقیه بر مردم چنین ادلهای یافت نمی شود، ما می کوشیم که در این زمینه غایت آنچه قابل گفتن است، را مورد بحث قرار دهیم.

مجموعهٔ آیات قرآنی که به عنوان یکی از مقدمات ادلهٔ ولایت انتصابی مطلقهٔ فقیه بر مردم قابل استناد است، به چهار دسته قابل تقسیم است: دسته اول. آیات اولی الامر.

دسته سوم. آیات دال به امامت و قضاوت دیگر انبیاء لمثیلاً.

۱. سورهٔ نسا، آیات ۵۸\_۶۰.

علاوه بر مورد فوق، قرآن كريم يك بار ديگر نيز اولى الامر را استعمال كرده است:

«و چون به ایشان خبری که مایهٔ آرامش یا نگرانی است برسد، آن را فاش سازند، حال آن که اگر آن را به پیامبر و اولوالامرشان عرضه می داشتند، آن گاه اهل استنباط ایشان به آن پی می بردند و اگر بخشش و رحمت الهی بر شما نبود، جز عدهای اندک همه از شیطان پیروی می کردید.»

به دو موضع از آیات فوق می توان در اثبات ولایت فقیه بر مردم تمسک کرد:

موضع اول. لزوم بازگردانیدن امانات به صاحبان آنان. از آنجا که امانات در آیه، مفهومی عام دارد و شامل امانات مردم از قبیل اموال و غیر آن، و نیز امانات خداوند نزد بندگانش از قبیل کتاب الله و اوامر و نواهی الهی است، و والیان نیز امانتدار الهی هستند، چرا که امامت، امانت خداوند نزد ایشان است، و والیان مأمور به ادای حقوق رعیت و عدالت و لطف و ارشادشان به سوی دین و رعایت اموال اجتماعی و نیز تسلیم و دایع امامت به امام بعدی هستند.

بر این اساس استدلالی به شکل زیر شکل میگیرد:

مقدمه اول. امانات را می باید به اهلش بازگردانید.

مقدمه دوم. امانات اعم از مادي و معنوي، و مردمي و الهي است.

مقدمه سوم. زعامت سیاسی و تدبیر امور جامعه امانت خداوند در دست والی است.

مقدمه چهارم. ادارهٔ جامعه در زمان حضور معصومان علیتا به عهدهٔ ایشان است و در زمان غیبت ایشان، به عهده فقیهان عادل.

مقدمه اول قرآنی است و تردیدی در آن نیست، (آیهٔ ۵۸ سورهٔ نساء). مقدمه دوم نیز از آیهٔ یاد شده قابل برداشت است. مقدمه سوم به کمک روایات اهل بیت این اثبات می شود (، این که خداوند امامت را عهد خود خوانده نیز به این موضوع اشعار دارد. اما مهم، مقدمه چهارم است. در قسمت اول این مقدمه بحثی نیست، اما قسمت دوم آن تنها به کمک روایات قابل اثبات است و ما در فصول قبلی اثبات کردیم که روایات مستند ولایت فقیه یا به لحاظ سندی یا به لحاظ دلالت، فاقد اعتبارند. چرا که ما حتی یک روایت که در سند و دلالت معتبر باشد بر این مسئله نیافتیم. بنابراین استدلال فوق ناتمام است.

موضع دوم. لزوم اطاعت از اولى الامر.

با توجه به آیات ۵۹ و ۸۳ سورهٔ مبارکه نساء می توان استدلالی به شرح ذیل اقامه کرد:

مقدمهٔ اول. اطاعت از اولي الامر واجب است.

مقدمهٔ دوم. مراد از اولى الامر «من له حق الامر و الحكم شرعاً» يا والى شرعى و برحق است.

مقدمهٔ سوم. والی شرعی و برحق در زمان حضور ائمه علیه ایشان هستند و در زمان غیبت، معصومان علیه فقهای عادل.

مقدمه اول، قرآنی و بدون تردید پذیرفته است. در مقدمه دوم نیز فی الجمله بحثی نیست. بند اول مقدمه سوم نیز از مسلمات شیعه است.

۱. رجوع کنید به تفسیر نورالثقلین، ج ۱، ص ۴۹۷.

۱. سورهٔ نسا، آیه ۸۳.

رجوع کنید به استاد آیتالله منتظری، دراسات، ج ۱، ص ۴۳۱.

اما بند دوم مقدمه سوم به شدت مورد مناقشهٔ مفسران شیعه واقع شده است: به اجماع کلیهٔ مفسران شیعه، اولی الامر قرآنی، ائمهٔ معصومین الیه هستند. فارغ از این اجماع، سه دلیل بر انحصار اولی الامر قرآنی در معصومین الیه از سوی مفسران شیعه رضوان الله علیهم اقامه شده است: دلیل اول. برهان عقلی: اطاعت اولی الامر در آیه، هم عرض اطاعت رسول الله علیه است، اطاعت در آیه مطلقه است و مقید به هیچ قید و شرطی نیست، بلکه این اطلاق، آبی از تقیید است. (غیرقابل تقیید است.) لازمهٔ اطاعت مطلقه از جایزالخطاء قبیح است. این استدلال محکم عقلی در بزرگ ترین تفاسیر شیعه یعنی تبیان شیخ این استدلال محکم عقلی در بزرگ ترین تفاسیر شیعه یعنی تبیان شیخ الطائفهٔ طوسی و مجمع البیان امین الاسلام طبرسی، و قوی تر و صریح تر از همه در تفسیر المیزان استاد اساتید ما علامه طباطبایی رضوان الله علیهم مطرح شده است.

دلیل دوم. روایات مستفیضه دربارهٔ این که اولی الامر منحصر در ائمه اطهار پایش است. شیخ الطائفه طوسی در تبیان نوشته است: «مفسران در تغییر اولوالامر دو قول گفته اند: ۱. امرا، ۲. علما. اصحاب ما از امام باقر بایش و امام صادق بایش نقل کرده اند که مراد، ائمه آل محمد عَمَا الله است و

الم شيخ طوسى، التبيان في تفسير القرآن، ذيل آيه ۵۹ سورة نساء. امين الاسلام طبرسي، مجمع البيان في تفسير القرآن: ذيل نساء ۵۹، ج ۳\_۴، ص ۶۴: «و اما اصحابنا فانهم رووا عن الباقر و الصادق (ع) ان اولي الامر هم الأثمه (ع) من آل محمد (ص) اوجب الله طاعتهم بالاطلاق كما اوجب طاعته و طاعة رسوله و لا يجوز ان يوجب الله طاعة احد على الاطلاق الأ من تثبت عصمته و علم ان باطنه كظاهره و امن منه الغلط و الامر بالقبيح، و ليس ذلك بحاصل في الامراء و العلماء سواهم جل الله عن ان يأمر بطاعة من يعصيه او بالانقياد للمختلفين في القول و الفعل لانه محال ان يطاع المختلفون كما انه محال ان يجتمع ما اختلفوا فيه ...»

علامه طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن، ذیل آیه ۵۹ سورهٔ نسا، ج ۴، ص ۳۸۷\_۴۰۴.

همین است که خداوند طاعت آنان را بالاطلاق همانند طاعت رسولش و طاعت خودش لازم شمرده است و طاعت هیچ کس جز کسی که معصوم و مصون از خطا باشد جایز نیست، امرا و علما چنین شأنی ندارند و چنین طاعتی از ائمه واجب است که ادله بر عصمت و طهارت آنان قائم است و بعید است که مراد علما باشد، زیرا فرموده است اولوالامرتان و علما صاحب امر نیستند.» ۱

از جمله روایات مستفیضهٔ انحصار اولی الامر در ائمه معصومین علیا الله روایت ذیل است:

فى الكافى بسنده عن بريد العجلى عن ابى جعفر الله قال: ايانًا عنى خاصة، امر جميع المؤمنين الى يوم القيامة بطاعتنا.» ٢

دلیل سوم. دلیل بر این که مراد از اولوالامر قرآنی فقها نیستند. شیخ الطائفة طوسی و امین الاسلام طبرسی در ذیل آیه ۸۳ سوره نساء نوشته اند: «مراد از پیامبر، سنت پیامبر عَیَاهٔ است و مراد از اولوالامر، به نص امام باقرطی ائمهٔ معصومین عَیاه است. ابن زید و سدّی و ابوعلی گفته اند مراد، فرماندهان لشگر و زمامداران هستند. حسن و قتاده و ابن جریح و ابن ابی نجیح و زجاج گفته اند: آنان اهل علم و فقه از صحابهٔ پیامبر عَیاهٔ هستند ... و قول اول (ائمه) قوی تر است، زیرا خداوند فرموده است چون به عالمان عرضه بدارند، به حقیقت آن پی می برند و عرضه کردن بر غیرمعصوم، موجب علم نمی شود، چرا که جایزالخطاء هستند، چه امرا باشند چه علما.»

ا. شيخ طوسى، التبيان في تفسير القرآن، ذيل آيه ۵۹ سورة نساء.

۲. ثقة الاسلام كلينى، الاصول من الكافى، كتاب الحجة، باب ان الامام يعرف الامام...، الحديث ١،ج ١، ص ٢٧٤. (تنها ما را قصد كرده است، همه مؤمنين را به اطاعت ما تا روز قيامت امر فرموده است.)

٣. شيخ طوسي، التبيان، ذيل آيه ٨٣ نساء؛ طبرسي، مجمع البيان ذيل آيه ٥٩ نساء.

علامه طباطبایی در تفسیر المیزان، در نقد قول کسانی که اولی الامر را علما دانسته اند، نوشته است: اما «قول به اینکه اولی الامر عالمان هستند، عدم مناسبتش با آیه ظاهر تر است، زیرا عالمان که در آن روز محدّثان، فقیهان، قاریان و متکلّمان در اصول دین بوده اند تخصص و خبرویت ایشان در فقه و حدیث و مانند آن است و مورد قول خداوند [اذا جائهم امر من الامن او الخوف] اخبار از اموری است که ریشهٔ سیاسی دارد و به جوانب مختلفی مرتبط است، و قبول یا ردّ این امور یا اهمال در آنها چه بسا به مفاسد حیاتی و مضّار اجتماعی می انجامد. تا آنجا که اصلاح آن از دست هیچ اصلاحگری برنیاید، یا کوششهای امت را در طریق سعادتش باطل نماید، یا سیادت امت را زایل نماید و باعث مسکنت، قتل و اسارت باطل نماید، یا سیادت امت را زایل نماید و باعث مسکنت، قتل و اسارت خدای متعال امر به ارجاع و ردّامت به سوی ایشان کرده باشد؟ و چه خدای متعال امر به ارجاع و ردّامت به سوی ایشان کرده باشد؟ و چه امیدی در حل امثال این مشکلات [سیاسی] به دست ایشان است؟» ا

ما در بحث شرط فقاهت به تفصیل دربارهٔ نکتهٔ بسیار ارزنده و دقیقی که علامه طباطبایی قدس سرّه به آن اشاره فرمودهاند، خواهیم پرداخت. توجه به مفاد این سه دلیل مشخص میکند که تطبیق اولیالامر قرآنی بر ولی فقیه در معارف شیعه، فاقد مستند است، بلکه دلیل قطعی برخلاف آن است. عدم اعتبارِ ادلهٔ روایی ولایت فقیه، دلیل چهارمِ عدم امکانِ تطبیق محسوب می شود که به تفصیل گذشت.

دلیل دوم. آیات ولایت و قضاوت پیامبر (ص) اول: آیه اولویت پیامبر ﷺ:

آية دوم: «النبي اولي بالمؤمنين من انفسهم وازواجه امهاتهم، واولوالارحام بعضهم اولى ببعض في كتاب الله من المؤمنين و المهاجرين» ا

پیامبر از خود مؤمنان به آنها سزاوارتر است، و همسران او در حکم مادران ایشان هستند، و خویشاوندان در کتاب الهی بعضی نسبت به بعض دیگر \_از مؤمنان و مهاجران \_ سزاوارتر [به ارث بردن] هستند.

تمسک به این آیهٔ شریفه بر ولایت فقیه بر مردم به شرح ذیل است:

مقدمهٔ اول. پیامبر گیا بر مؤمنین در تصرفاتشان اولویت دارد. این اولویت، مطلقه است و همهٔ شئون را شامل می شود. از جمله ولایت تدبیری و زعامت سیاسی را نیز در برمی گیرد. پیامبر گیا هر آنچه لازم بداند در حق امت مجاز به عمل است. البته واضح است که ایشان جز خیر امت را اراده نمی کند.

مقدمهٔ دوم. ۱. فقیهان خلفای پیامبرند (اللهم ارحم خلفایی)، ۲. فقیهان وارث پیامبرانند (العلماء ورثة الانبیاء).

مقدمهٔ سوم. فقیهان تمامی اختیارات پیامبر عَیَاللهٔ در حوزهٔ مسائل حکومتی و سلطانی را دارا هستند، یعنی ولایت مطلقه دارند.

این استدلال مهمترین دلیل اطلاق ولایت فقیه (ولایت مطلقه فقیه) است و ما به تفصیل در تمامی جوانب آن در جای خود بحث خواهیم کرد، در این مجال به اجمال تنها به نکاتی از این بحث اساسی اشاره میکنیم.

اما مقدمهٔ اول

۱. در اولویت و ولایت رسول اکرم ﷺ تردیدی نیست. این مطلب از مسلمات اعتقادی و قرآنی است.

۲. اولویت و ولایت نبوی پس از ولایت الهی گستر ده ترین ولایتهاست.

۱. علامه طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن، ذیل آیه ۸۳ نساء، ج ۵، ص ۲۳.

١. سورهٔ احزاب، آيه ۶.

«الوالى اولى بالمؤمنين من انفسهم» است؟ آيا ملكهٔ عصمت و علم غيبِ پيامبر در اين اولويت و ولايت دخالت ندارد؟ واضح است كه مقدمه دوم و سوم قرآنى نيستند و علاوه بر آن هر دو بشدت مخدوش هستند. ما در بحث از ولايت مطلقه به ادّلهٔ ناتمام بودن مقدمه سوم مفصلاً خواهيم پرداخت.

## دوم. آیات زعامت رسولالله (ص)

آیهٔ سوم: «انماالمؤمنون الذین آمنوابالله و رسوله و اذا کانوامعه علی امر جامع لم یذهبوا حتی یستأذنوه... لاتجعلوا دعاء الرسول بینکم کدعاء بعضکم بعضاً، قدیعلم الله الذین یتسللون منکم لواذاً، فلیحذر الذین یخالفون عن امره ان تصیبهم فتنة اویصیبهم عذاب الیم.» ا

«همانا مؤمنان کسانی هستند که به خداوند و پیامبر او ایمان دارند و چون با او در کاری همداستان شوند [به جایی] نمیروند مگر اینکه از او اجازه بگیرند... خواندن پیامبر را در میان خودتان همانند خواندن بعضی از شما بعضی دیگر مشمارید، به راستی خداوند کسانی را که از شما پنهانی و پناه جویانه خود را بیرون میکشند می شناسد، باید کسانی که از فرمان او سرپیچی میکنند برحذر باشند از اینکه بلایی یا عذابی دردناک به آنان برسد.»

استدلال به آیهٔ فوق در اثبات ولایت انتصابی فقیه بر مردم به این شرح است:

مقدمهٔ اول. ترک اموری که تحقق آن به تعاون و اجتماع نیازمند است، بدون استیذان از رسول الله عَیْش جایز نیست، قعود از امر نبوی قعود از امر الهی است و معنای آن وجوب اطاعت از رسول الله عَیْش در

رسولالله ﷺ نافذترین و وسیعترین ولایتهای انسانی را دارا هستند.

۳. در ایسنکه مراد از اولویت نبوی چیست و حوزه ولایت رسول اکرم ایسنگه تا کجاست، یعنی در تبیین و تفسیر اطلاق ولایت، بین علما بحث است. بعضی، بحث در این مسئله را بی مورد دانسته قائل به توقف در این زمینه شدهاند. دسته دوم، ولایت نبوی را مطلقه از هر حیث و بدون هیچ تقییدی دانستهاند. دستهٔ سوم در ولایت پیامبر بویژه در امور عمومی به قیودی قائل شدهاند. در چند و چون این قیود نیز چند قول است.

از آنجاکه در ولایت نبوی فی الجمله هیچ تردیدی نیست، به هر یک از اقوال پیش گفته قائل شویم، مشکل در مقدمهٔ دوم و سوم است. مقدمهٔ دوم را در گذشته مورد بحث قرار دادیم و مشخص شد که روایات اللهم ارحم خلفایی خالی از مناقشهٔ سندی نیست، اما در هر دو دسته از روایات، قرینهٔ متصلهٔ لفظیه موجود است که دلالت بر خلافت و وراثت در تعلیم و ترویج احکام شرع می کنند و به هیچ وجه این دو دسته از روایات به خلافت و وراثت در شئون قضاوت و ولایت تدبیری پیامبر دلالت ندارند. مشکل اساسی مقدمه سوم این است که بر فرض تمامیت مقدمه دوم \_ از کجا احراز شده است که در اولویت مطلقهٔ پیامبر «وصف عنوانی» نبوت دخیل نیست، و نبی تنها «عنوان مشیر» به والی است؟ یعنی چه دلیلی در دست داریم که آیه «النبی اولی بالمؤمنین من انفسهم» معادل چه دلیلی در دست داریم که آیه «النبی اولی بالمؤمنین من انفسهم» معادل

سورة نور، آية ۶۲ و ۶۳.

۱. به عنوان نمونه رجوع كنيد به آيتالله سيدمحمدرضا موسوى گلپايگانى، الهداية الى من له الولاية، تقرير ابحاث به قلم آيتالله ميرزا احمد صابرى، ص ٢١\_٣١. (قول ابتدايى ايشان مراد است.)

۲. برای نمونه مراجعه کنید به آیتالله سید ابوالقاسم موسوی خویی، مصباح الفقاهة، تقریر ابحاث به قلم آیتالله محمدعلی توحیدی، ج ۵، ص ۳۵.

٣. به عنوان نمونه رجوع كنيد به آخوند صلا محمد كاظم خراسانى، حاشية المكاسب، ص ٩٣. سيد محمد آل بحرالعلوم، بلغة الفقيه، ج ٣، ص ٢١٨.

استدلال بر اساس این آیه شبیه به استدلال بر اساس آیهٔ قبل است، تنها مقدمهٔ اول آن متفاوت است.

مقدمهٔ اول. اوامر و احكام پيامبر عَلَيْشُ واجب الاطاعة است.

این مقدمه، قرآنی و پذیرفته است، مقدمات دوم و سوم آنچنان که در آیهٔ قبل گذشت تقریر و نقد می شود.

## سوم. آیات قضاوت رسول الله (ص)

آیهٔ پنجم: «فلاوربک لایؤمنون حتی یحکموک فیما شجر بینهم ثم لایجدوا فی انفسهم حرجاً ممّاقضیت ویسلّموا تسلیماً.» (چنین نیست و سوگند به پروردگارت که ایمان نیاوردهاند مگر آنکه در اختلافی که دارند تو را داور کنند، آن گاه در آنچه داوری کردی هیچ دلتنگی در خود نیابند و به خوبی به حکم تو گردن بگذارند.»

آیهٔ ششم: «انا انزلناالیک الکتاب بالحق لتحکم بین الناس بـما اراکالله ولاتکن للخائنین خصیماً.» آ «ما کتاب آسمانی را به راستی و درستی بر تو نازل کردیم تا به مدد آنچه خداوند به تو باز نموده است بین مردم داوری کنی و مدافع خیانت پیشگان مباش.»

تمسک به این دو آیه برای اثبات ولایت فقیه بر مردم به شرح ذیل است: مقدمهٔ اول. احکام قضایی پیامبر ﷺ شرعاً لازمالاجراست، مردم در مقابل ایس احکام اخستیاری ندارند و نمی توانند از این احکام ناراضی باشند.

مقدمهٔ دوم. احکام ولایی پیامبر عَیالهٔ نیز هیچ تفاوتی با احکام قضایی ایشان ندارد، یا اینکه لازمهٔ قضاوت این است که ولایت سیاسی

اوامر و نواهی اجتماعی و سیاسی ایشان است.

مقدمهٔ دوم. مراد از رسول در آیهٔ شریفه «عنوان مشیر» به حیثیت حکومتی و ولایی ایشان است، نه رسول از حیث رسالت و نبوت. یعنی رسول می از آن حیث که والی و زمامدار است اطاعتش در اوامر اجتماعی و سیاسی واجب است.

مقدمهٔ سوم. فقیهان وارث و خلیفهٔ رسولالله در منصب ولایت و زمامداری هستند.

مقدمهٔ اول قرآنی، و بدون تردید پذیرفته است. اما مقدمهٔ دوم مورد مناقشه است. ظهور آیه در این است که رسول عیش وصف عنوانی است، یعنی رسول از آن حیث که رسول است، چنین حکمی را دارد. حتی اگر بپذیریم که حیثیت ولایی ایشان منشأ این حکم (وجوب اطاعت) است، باز عدم دخالت ملکهٔ عصمت و علم غیب در این حکم اول الکلام است. صرف احتمال دخالت عصمت و علم غیب در ترتب این حکم بر حیثیت ولایی رسول الله میش برای عدم سرایت آن به غیرمعصوم کفایت می کند. ادلهٔ ناتمام بودن مقدمهٔ سوم در ضمن بحث از آیهٔ قبلی به اجمال و در ضمن بررسی ادلهٔ روایی ولایت فقیه به تفصیل گذشت.

آيهٔ چهارم: «ماكان لمؤمن ولامؤمنه اذا قضى الله و رسوله امراً ان يكون لهم الخيرة من امرهم و من يعص الله و رسوله فقد ضلَّ ضلالاً مبيناً.» ا

«و هیچ مرد و زن مؤمنی را نرسد که چون خداوند و پیامبرش امری مقرر دارند، آنان را در کارشان اختیار [و چون و چرایی] باشد، و هر کس که از [امر] خداوند و پیامبر او سرپیچی کند در گمراهی آشکار افتاده است.»

١. سورة نسا، آية ۶۵.

۲. سورهٔ نسا، آیهٔ ۱۰۵.

۱. سورهٔ احزاب، آیهٔ ۳۶.

مقدمهٔ دوم. حصر ولایت در خدا و رسول و امیرالمؤمنین الله حصر اضافی است نه حقیقی.

مقدمهٔ سوم. در ولایت رسول و امیرالمؤمنین علیه عصمت و علم غیب دخالتی ندارد، رسول علیه اهم و امیرالمؤمنین علیه از آن حیث که والی هستند، این ولایت را حائزند.

مقدمهٔ چهارم. فقیهان خلیفهٔ رسول الله عَلَیْلللهٔ و وارث ایشان هستند. مقدمهٔ اول قرآنی و معتبر است.

مقدمهٔ دوم قابل بحث است، اضافی بودن حصر حداقل نسبت به غیرمعصومین محتاج دلیل است. مشکل اساسی در مقدمه سوم و چهارم است. اگر ملکه عصمت و علم غیب در ولایت رسول الله عَیْشُ و ائمه عَیْشُ دخالتی ندارد، پس دلیل اصلی شیعه در خلافت بلافصل رسول الله عَیْشُ چگونه اثبات می شود؟ آیا صحیح است که برای اثبات یک مسئله فرعی در ادلهٔ اصول مذهب نیز تشکیک نماییم؟ مقدمه چهارم که تنها با روایات اثبات می شود مخدوش است، نقد آن قبلاً گذشت.

### دلیل سوم. آیات امامت و قضاوت دیگر انبیاء (ع)

در این دلیل به دو آیه استناد شده است، یکی درباره امامت حضرت ابراهیم الیلا و دیگری دربارهٔ قضاوت حضرت داو دالیلا.

آیهٔ هشتم: «واذابتلی ابراهیم ربه کلمات فاتهمّن، قال انی جاعلک للناس اماماً، قال: ومن ذریتی؟ قال: لاینال عهدی الظالمین.» او چون ابراهیم را پروردگارش با کلماتی چند آزمود و او آنها را به انجام رسانید فرمود من تو را امام مردم میگمارم. گفت و از ذریهٔ من؟ فرمود عهد من به ظالمان نمی رسد.»

پیامبر عَیْشُ نیز به همین شیوه جاری باشد.

مقدمهٔ سوم. پیامبر از حیث پیامبر بودنش مشمول حکم فوق نیست، بلکه به مناسبت حکم و موضوع درمی یابیم که حیثیت ولایی و زمامداری پیامبر منشأ این حکم است. در این حکم ملکه عصمت و علم غیب پیامبر دخالتی ندارد.

مقدمهٔ چهارم. فقیهان خلیفه و وارث رسول الله عَیْمَاللهٔ عَیْمالله عَیْمالله عَیْمالله عَیْمالله عَیر اختصاصی، از جمله در ولایت و زعامت سیاسی هستند.

مقدمهٔ اول مفاد آیات یاد شده قرآن کریم است.

استظهار مقدمهٔ دوم از آیات فوق قابل بحث است، اما مشکل اساسی در مقدمه سوم و چهارم است. ظهور آیات ترتب حکم بر وصف عنوانی است و بارکردن حکم برعنوان مشیر محتاج دلیل است. به علاوه دخالت ملکهٔ عصمت و علم غیب بویژه با توجه به «ثملایجدوا فی انفسهم حرجاً مماقضیت» واضح است، زیرا ما در احکام و در قضاوتهای غیر پیامبر می موظف نیستیم به لحاظ باطنی راضی باشیم. (دقت شود) ناتمامی مقدمه چهارم که هم به کرات مورد تذکر قرار گرفت.

### چهارم: آية ولايت رسولالله ﷺ و اميرالمؤمنين اللهِ

آیهٔ هفتم: «انماولیکم الله و رسوله والذین آمنواالذین یقیمون الصلوة ویؤتون الزکاة و هم راکعون.» (همانا ولئ شما خداوند است و پیامبر او و مؤمنانی که نماز را بر پای دارند و در حال رکوع زکات می دهند.»

تمسک به آیهٔ فوق برای اثبات ولایت فقیه بر مردم به شرح ذیل است: مقدمهٔ اول. خداوند، رسول الله عَیْماللهٔ و مؤمنی که در حین رکوع صدقه می دهد (یعنی امیرالمؤمنین علیه پاک بر مؤمنان ولایت دارند.

۱. سورهٔ مائده، آیهٔ ۵۵.

است و به اجماع علمای شیعه از این آیه شرط عصمت به دست می آید نه فقط عدالت. به عبارت دیگر لازمهٔ امامت مورد بحث، عصمت است و واضح است اگر چنین شرطی در بین باشد، میراث آن به غیرمعصوم نمی رسد. بنابراین خلافت فقها یا وراثت آنها در امامت، به واسطهٔ دارا نبودن ملکهٔ عصمت منتفی است.

مقدمه چهارم نیز مخدوش است، مناقشات آن در ضمن بررسی مستندات روایی ولایت فقیه به تفصیل گذشت.

آیهٔ نهم: «یا داود اناجعلناک خلیفهٔ فی الارض، فاحکم بین الناس بالحق.»  $^{7}$  «ای داود، ما تو را جانشین خود در زمین قرار دادیم، پس بین مردم به حق داوری کن.»

تمسک به آیهٔ فوق برای اثبات ولایت فقیه بر مردم به شرح زیر است: مقدمهٔ اول. داود پیامبر، آن گاه که به مقام خلافت خداوند در زمین نصب می شود، صلاحیت قضاوت در مرافعات مردم را می یابد.

مقدمهٔ دوم. داود ما الله زعامت سیاسی بر مردم را نیز دارا بوده است. به دو طریق یا از این حیث که ولایت و زعامت لازمهٔ قضاوت است یا اصولاً حکم در آیه اعم از حکم قضایی و شامل حکم ولایی است و تفریع بر خلافت با ارادهٔ اعم از ولایت و قضاوت سازگار است.

مقدمهٔ سوم. داود طالیهٔ نه از آن حیث که پیامبر است، بلکه از آن حیث که والی است چنین حقی را حائز شده است. ملکهٔ عصمت و علم غیب در مسئله هیچ دخالتی ندارد.

تمسک به این آیه برای اثبات ولایت انتصابی فقیه به شرح ذیل است: مقدمهٔ اول. ابراهیم خلیل الرحمن النیلا پس از آزمایشهای الهی از طرف خداوند به امامت منصوب شده است.

مقدمه دوم. مراد از امامت، پیشوایی و زمامداری و ولایت تدبیری بر مردم است.

مقدمه سوم. به قرينهٔ ذيل آيه، عدالت لازمهٔ امامت است.

مقدمهٔ چهارم. فقها ورثهٔ انبیا هستند، و امامت بر مردم و ولایت شرعی را از ایشان به ارث می برند.

مقدمهٔ اول، مفاد آیهٔ شریفه، معتبر و صحیح است. اما سه مقدمه بعدی مخدوش و قابل مناقشه است.

اما مقدمه دوم، امامت مورد بحث آیهٔ شریفه منصبی بالاتر از نبوت است، ابراهیم الله در کبر سن پس از آزمونهای طاقت فرسا و پس از اینکه سالها به عنوان نبی و رسول مردم را به دین دعوت کرده است، بعد از رؤیت ملکوت سماوات و ارض به منصب امامت مفتخر می شود. واضح است که لازمهٔ زمامداری و ولایت به معنای زعامت نه رؤیت ملکوت است، نه لزوماً چنین آزمونهای ویژهای را می طلبد و نه اینکه زمامداری سیاسی منصبی فوق نبوت باشد. اپس امامت مورد بحث آیه، زمامداری سیاسی نیست.

اما مقدمهٔ سوم، این آیه یکی از ادلهٔ عصمت ائمه المه است، مفسران و متکلمان شیعه و نیز عالمان اصول فقه، ظالم را «مطلق من صدر عنه ظلم ما» معنی کرده اند به قرینهٔ مقابله امام یعنی کسی که در تمام عمرش ظالم نبوده، یعنی معصوم باشد. از مسلمات اعتقادات شیعه لزوم عصمت امام

۱. رجوع كنيد به امين الاسلام طبرسى، مجمع البيان، ج ١-٢، ص ٢٠٠٢: «و استدل اصحابنا بهذه الآية على ان الامام لايكون الأ معصوماً عن القبائح لان الله سبحانه نفى ان يناله عهده الذى هو الامامة ظالم، و من ليس بمعصوم فقد يكون ظالماً اما لنفسه و اما لغيره». آخوند ملا محمد كاظم خراسانى، كفاية الاصول، بحث المشتق، ص ٢٩-٥٠. (طبع آل البيت (ع)). ٢. سورة ص، آية ٢٤.

۱. رجوع کنید به علامه سید محمدحسین طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن، ج ۱، ص ۲۷۷\_۲۶۷.

مقدمهٔ سوم. مجرى شرعى اين امور، فقيه عادل است.

نتيجه پذيرش مقدمات سه گانهٔ فوق اثبات ولايت فقيه است.

مقدمهٔ اول از مسلمات تعالیم قرآنی است. احکام نورانی اسلام منحصر در احکام فردی نیست بلکه احکام اجتماعی را نیز شامل می شود.

مقدمهٔ دوم قطعی است و در آن فی الجمله بحثی نیست. مقدمهٔ سوم به برکت روایات اهل بیت علیه اثبات می شود و مورد قبول است. اما پذیرش این سه مقدمه نتیجه اش ولایت انتصابی فقیه نیست، زیرا:

اولاً این سه مقدمه تنها اثبات میکند انجام اینگونه وظایف شرعی به عهده فقهای عادل است. اما اثبات نمیکند که تدبیر امور اجتماعی و مدیریت سیاسی نیز وظیفهٔ فقهاست. به عبارت دیگر بین امور شرعی (اجرای حدود، اخذ مالیاتهای شرعی، اقامه جمعه...) و امور عرفی (دفاع از مرزها، امنیت، نظم و...) تلازمی نیست. تفکیک بین آنها ممکن است (مثل عصر صفوی در ایران). ادله عهده داری قسم اول، تصدی قسم دوم را اثبات نمیکند، بلکه دلیل مستقل می طلبد و این آیات بر قسم دوم دلالت ندارد.

ثانیاً بر فرض اغماض از اشکال اول، و پذیرش زمامداری فقیه، هیچ دلیلی بر اینکه این زمامداری از سنخ ولایت شرعی است در آیات مورد بحث و روایات موردنظر دیده نمی شود. زمامداری و زعامت اعم از ولایت شرعی است.

ثالثاً بر فرض غمض عین از دو اشکال قبلی، هیچ دلیلی بر انتصاب فقیهان در این آیات و روایات به چشم نمیخورد، چه بسا مردم مسلمان از بین فقهای عادل، فردی را مسئول اجرای احکام شرعی و تدبیر جامعه کنند، یعنی او را انتخاب کنند. نه اینکه منصوب شارع مقدس باشد. تنها شرایط او از جانب شارع معرفی شده اما تعیین آن به انتخاب مردم است.

مقدمهٔ چهارم. فقیهان ورثهٔ انبیا هستند و ولایت و زعامت سیاسی را به ارث می برند.

مقدمهٔ اول، قرآنی و تمام است. بر فرض پذیرش مقدمه دوم و سوم، مقدمه چهارم آنچنان که در بحث بررسی مستندات روایی حکومت ولایی گذشت مخدوش است.

## دلیل چهارم. آیات اجتماعی قرآن کریم

«السارق و السارقة فاقطعوا ايديهما» (الزانية و الزاني فاجلدواكل واحد منهما مأة جلدة» (خذمن اموالهم صدقة» (و اعدّوا لهم مااستطعتم من قوّة و من رباط الخيل ترهبون به عدوالله و عدوكم» (و ان طائفتان من المؤمنين اقتتلوا فاصلحوا بينهما، فان بغت احديهما على الاخرى فقاتلوا التي تبغى حتى تغيئ الى امرالله، فان فاءت فاصلحوا بينهما بالعدل واقسطوا) ومانند آن.

تمسک به این آیات برای اثبات ولایت فقیه مبتنی بر تمامیت مقدمات نیل است:

مقدمهٔ اول. اجرای حدود، اخذ مالیاتهای شرعی، اقامه جمعه، امر به معروف و نهی از منکر و... شرعاً واجب است.

مقدمهٔ دوم. اجرای این تکالیف شرعی بدون اقامه حکومت دینی میسر.

١. سورهٔ مائده، آیهٔ ٣٨.

٢. سورهٔ نور، آيهٔ ٢.

٣. سورهٔ توبه، آيهٔ ١٠٣.

۴. سورهٔ انفال، آیه ۶۰.

۵. سورهٔ حجرات، آیهٔ ۹.

و. رجوع كنيد به استاد آيتالله منتظري، دراسات في ولاية الفقيه و فـقهالدولة الاسـلامية،
 ج ۱، ص ۱۶۲\_۱۶۳.

همدانی حاج آقا رضا در مصباح الفقیه نوشته است: «شایسته نیست اشکال در نیابت فقیه جامع الشرایط فتوی از امام الیلا در حال غیبت در مانند این امور [امور عمومی که در آن هر قومی به رییس خود مراجعه میکند] آن چنان که تتبع در کلمات اصحاب آن را تأیید میکند، چرا که ظاهر کلام ایشان این است که این مطلب از امور مسلّمه در هر بابی است، تا آنجا که غیر واحدی از ایشان عمدهٔ مستند عموم نیابت فقیه در مانند اینگونه اشیاء را اجماع قرار داده است.» اینگونه اشیاء را اجماع قرار داده است.»

میرفتاح حسینی مراغی، اجماع محصل و منقول در این باب را «اجماع علی القاعده» نام گذاشته که «با اجماع علی الحکم» فرق دارد. آمولی آقا دربندی نیز اجماع در این مسئله را «علی القاعده» دانسته است. آمرحوم آقا محمد تقی نجفی نیز آن را از قبیل اصالة الطهارة معرفی کرده است. دربارهٔ وجه دلالتهای اجماعهای ادعا شده بر ولایت انتصابی فقیه می توان گفت:

اول. این اجماعها، «علی القاعده» یا به زبان دیگر «مدرکی» هستند و بعید است که مستندی غیر از روایات و ادلهٔ عقلی داشته باشند. اجماع علی القاعده یا اجماع مدرکی دلیل مستقل نیست و ارزش آن به ارزش مدرک آن است.

دوم. تمامی اجماعهای اقامه شده، از سوی متأخر متأخرین است. چنین اجماعی از سوی متقدّمین بلکه متأخرین ادعا نشده است. اگرچه بحث ولایت فقیه بحثی به درازای فقه شیعه است اما ولایت سیاسی

# فصل بیست و دوم

# دليل اجماع برحكومت ولايي

آیا ولایت انتصابی فقیه بر مردم در حوزهٔ عمومی اجماعی است؟ برخی از فقیهان بر آن ادعای اجماع کردهاند. محقق کرکی (م ۹۴۰) نخستین بار از این اجماع با تعبیر «اتفاق نظر اصحاب» یاد کرده است. ملااحمد نراقی نخستین دلیل ولایت فقیه را اجماع دانسته است. صاحب جواهر، عموم ولایت حاکم را به ظاهر اصحاب نسبت داده است. صاحب مفتاح الکرامة نیز معتقد است عقل، اجماع و اخبار بر این مسئله دلالت دارند. محقق نیز معتقد است عقل، اجماع و اخبار بر این مسئله دلالت دارند. محقق

١. حاج آقا رضا همداني، مصباح الفقيه، كتاب الخمس، ج ١٤، ص ٢٩١.

میرعبدالفتاح حسینی مراغی، العناوین، ص ۳۵۴ (چاپ سنگی).

٣. مالا آقا دربندى، خزائن الاحكام، فاقد شمارهٔ صفحه، ورق دوم بحث ولاية الفقهاء.

۴. شیخ محمّد تقی نجفی، رسالة ولایة الحاکم الفقیه، در کتاب حکم نافذ آقا نجفی،
 ص ۲۳۹.

ا. محقق كركى، رسالة في صلوة الجمعه، رسائل المحقق الكركى، المجموعة الاولى،
 ص ١٩٤١.

ملا احمد نراقي، عوائد الايام، عائدة ٥٣، ص ٥٣۶: «فالدليل عليه [كل ماكان للنبي و الامام فيه الولاية فللفقيه ايضا ذلك] بعد ظاهر الاجماع، بحيث يظهر منهم كونه من المسلمات ...»

براى ادعاى اجماع همچنين رجوع كنيد به فخرالمحققين، ايضاح الفوائند، ج ١، ص ١٩٩٨. فاضل مقداد، التنقيح الرائع، ج ١، ص ١٩٩٨. الشهيد الثانى، الروضة البهيه فى شرح اللمعة الدمشقيه، ج ٢، ص ١٤٨٧. مسالك الافهام فى شرح شرائع الاسلام، ج ١، ص ١٩٨٠. سيد على طباطبايى، رياض المسائل، ج ٢، ص ١٣٨٨. محقق اردبيلى، منجمع الفائدة و البرهان فى شرح ارشاد الاذهان، ج ٧، ص ١٩٥٧ و شيخ جعفر، كشف الغطاء عن مبهمات الشريعة الغرّاء، ص ٢٤٠.

۳. شیخ محمد حسن نجفی، **جواهر الکلام**، ج ۱۶، ص ۱۷۸.

۴. جواد بن محمد حسيني عاملي، مفتاح الكرامة، ج ۱۰، ص ۲۱.

معقد بعضی از اجماعهای یاد شده از حیث اینکه محدودهٔ آن امور حسبیه است یا امور عامه، مجمل است. به هر حال بر فرض پذیرش اجماع بر ولایت فقیه در امور حسبیه، ولایت فقیه بر مردم در امور عامه قطعاً اجماعی نیست. و آنچه مورد نظر حکومت ولایی است، ولایت عامه بلکه مطلقهٔ فقیه است نه ولایت در امور حسبیه.

فقیهان یا ولایت تدبیری بر اموال و انفس، مسئلهای مستحدث و متعلق به قرون اخیر است. در چنین مسئلهای اجماع، دلیل محسوب نـمی شود. و کاشف از قول معصوم للیلا نیست.

سوم. بسیار مستبعد است که اجماعات ادعا شده از قبیل اجماع دخولی و یا تشرفی باشند، چرا که در عصر غیبت چنین ادعایی جداً موهون است. این اجماعات یا اجماع لطفی است یا اجماع حدسی. اجماع لطفی باطل است و اجماع حدسی نیز غالباً غیرمسلم است. ابنابراین این اجماعات، کاشف از قول معصوم المنظ نمی تواند باشد.

چهارم. در مسئلهای که جمع کثیری از فقیهان اختلاف نظر دارند، ۲ ادعای اجماع چگونه می تواند معتبر باشد؟ ولایت فقیه در هیچ مرتبهای (امور حسبیه، امور عامه، مطلقه) اجماعی نیست، آنچه مورد پذیرش تمامی فقیهان است، جواز تصرف فقیه از باب قدر متیقن در امور حسبیه است نه ولایت فقیه در امور حسبیه. جمعی از فقیهان از جمله آخوند خراسانی صاحب کفایة، (م ۱۳۲۹ ق)، آیتالله حکیم (م ۱۳۹۰ ق)، آیتالله خویی (م ۱۴۱۲ ق) رضوانالله علیهم منکر ولایت فقیه حتی در امور حسبیه هستند. ۳ ضمناً

رجوع كنيد به آخوند خراساني، كفاية الاصول، ص ٢٨٩ (طبع آل بيت (ع)).

رولایت مجتهدی مورد سؤال است از روز اوّل میان خود مجتهدین مورد بحث بوده هم در اصل داشتن ولایت و نداشتن و هم در حدود ولایت و دامنهٔ حکومت او» امامخمینی، کشفالاسرار، ص ۱۸۵۵.

<sup>7.</sup> آخوند ملا محمد كاظم خراسانی، حاشیة كتاب المكاسب، ص ۱۹۶. آیتالله سید محسن حكیم، نهج الفقاهة، ص ۲۰۰. آیتالله سید احمد خوانساری، جامع المدارک فی شرح المختصر المنافع، ج ۳، ص ۱۹۰. آیتالله سید ابوالقاسم موسوی خویی، مصباح الفقاهة، ج ۵، ص ۵۲. به نظر مرحوم آیتالله خویی: «ولایت در زمان غیبت با هیچ دلیلی برای فقها اثبات نمی شود. ولایت تنها اختصاص به پیامبر (ص) و ائمه (ع) دارد. آنچه از

<sup>→</sup> روایات برای فقیهان اثبات می شود دو امر است: نفوذ قضاوت و حجیت فتوای ایشان. اما حق تصرف در مال قاصران و غیر ایشان که از شئون ولایت است ندارند، مگر در امور حسبیه. فقیه در این محدوده (امور حسبیه) ولایت دارد، اما نه به معنای ادعا شده، بلکه به معنای نفوذ تصرفاتش یا تصرفات وکیلش و نیز منعزل شدن وکیل با موت فقیه، و این از باب اخذ به قدر متیقن است ... قدر متیقن کسانی که مالک حقیقی (خداوند) راضی به تصرفاتشان است، فقیهان جامع الشرائط میباشند، بنابراین آنچه برای فقیه ثابت میباشد، جواز تصرف است نه ولایت.» التنقیح فی شرح العروة الوثقی، الاجتهاد و التقلید، تقریر ابحاث به قلم آیتالله شهید میرزا علی غروی تبریزی، ص ۴۲۴.

عقلی محض بر ولایت فقیه بر مردم می پردازیم.

امام خمینی قدس سره الشریف قبل از بحث از ادلهٔ نقلی ولایت فقیه بر مردم، در ضمن اقامهٔ دلیل عقلی نگاشته اند: «ادلهٔ امامت عیناً دلیل بر لزوم حکومت بعد از غیبت ولی امر عجل الله تعالی فرجه الشریف است.» ۱

استاد محترم آیتالله جوادی آملی دام ظله بیش از دیگران در اقامه دلیل عقلی بر ولایت فقیه بر مردم کوشیدهاند به ویژه اینکه ایشان مسئله ولایت فقیه بر مردم را نیز کلامی دانستهاند، لذا ادلهٔ عقلی بر این اساس اهمیت بیشتری پیدا میکند. بیانات معظم له را می توان توضیح و تبیین عالمانهٔ جملهٔ پیش گفته استادشان امام خمینی قدس سره دانست:

اول. «مسئله ولایت فقیه شعاعی از مسئله امامت امامان معصوم علیلاً است و در برخی از مبادی و براهین همتای آن میباشد.» ۲

دوم. «همه براهین امامت برای اثبات نیابت عامه در عصر غیبت جاری است، زیرا هم نظام اصلح و احسن جوامع بشری که هدف آفرینش جهان عینی است و هم قاعدهٔ لطف که هر دو به حکمت خدای سبحان مستندند اقتضاء دارد که در عصر احتجاب جامعه از ظهور امام معصوم علیه شعاع نیابت آن حضرت بر مردم بتابد.»

سوم. «همهٔ براهین عقلی که ضرورت نیاز جامعه به عنصر فاعلی نظم صحیح را ثابت مینمود در زمان غیبت ولی عصر (عج) برای تثبیت نایب

## فصل بیست و سوّم

# ادلَّهٔ عقلي محض بر ولايت فقيه

مراد از دلیل عقلی، دلیلی است که حداقل یکی از مقدمات آن عقلی باشد، لذا ادلهٔ عقلی \_ چه در فقه و چه در كلام \_ به دو قسم تقسيم مى شوند: قسم اول دليل عقلى مستقل و محض، و قسم دوم دليل عقلى غير مستقل يا دليل مركب از عقل و نقل. در قسم اول كليهٔ مقدمات عقلي هستند و عقل بدون استناد به نقل یا هر منبع دیگری مطلوب را اثبات مى نمايد. اما در قسم دوم، بعضى از مقدمات عقلى و بعضى نقلى است. در ولایت فقیه بر مردم، به هر دو نوع دلیل عقلی استناد شده است، هرچند استناد به دلیل عقلی غیرمستقل بیشتر است. محقق نراقی، شیخ عبدالله ممقاني، آيتالله بروجردي، امام خميني رضوان الله عليهم اجمعین از جمله فقیهانی هستند که در استدلال بر ولایت فقیه بر مردم، به دلیل عقلی استناد کردهاند. بحث در دو مقام عرضه می شود: مقام اول، بررسي ادلهٔ عقلي محض بر ولايت فقيه بر مردم، و مقام دوم، بررسي ادلهٔ مرکب از عقل و نقل بر ولایت فقیه بر مردم. در هر دو مقام ضمن تفکیک ادله از یکدیگر و جداسازی تقریرهای متفاوت یک دلیل، نخست دلیل با تمایز مقدمات منطقی آن از یکدیگر تقریر می شود، آنگاه هر مقدمه مورد بررسی و تحلیل انتقادی قرار می گیرد. در این فصل به تحلیل و نقد ادلهٔ

ا. «فماهو دليل الامامة بعينه دليل على لزوم الحكومة بعد غيبة ولى الامر عجل الله تعالى فرجه الشريف»، امام خميني، كتاب البيع، ج ٢، ص ٢٤١.

استاد آیتالله شیخ عبدالله جوادی آملی، پیرامون وحی و رهبری، مقالهٔ ولایت و امامت، ص ۱۲۳.

۳. پیشین، ص ۱۳۶.

يا نمايندهٔ آن حضرت اقامه مي شود.» ا

چهارم. «جریان زعامت در عصر غیبت نیز با هر سه صنف [دلیل] قابل استدلال است. قسم اول عقلی محض بود [قسم دوم دلیل ملفق از عقل و نقل، قسم سوم: دلیل نقلی محض]... محور برهان عقلی محض بر ولایت فقیه همانا ضرورت نظم جامعه اسلامی است با توجه به همهٔ عناصر اصلی آن، بخشی از آن به علم کلام برمیگشت و بخش دیگر آن به فقه مرتبط می شد.»

پنجم. «مقتضای صنف اول از ادلهٔ عقلی محض همانا این است که ولایت فقیه به عنوان تداوم امامت امامان معصوم الله میباشد، یعنی هم آفرینش و ایجاد تکوینی فقیهان واجد شرایط در عصر غیبت به مقتضای حکمت الهی بر مبنای حکیمان، یا قاعدهٔ لطف متکلمان واجب است، منتها به نحو «وجوب عن الله» نه «وجوب علی الله»، و هم دستور و نصب تشریعی آنان برابر همین تعبیرهای یاد شده لازم است و ممکن نیست خللی در اصل آن تکوین و یا این تشریع راه یابد، و اگر چند روزی خلائی مشاهده گردد همانند دوران فترت در سلسلهٔ جلیلهٔ انبیاء علیهم السلام مشاهده گرندی به جایی نمی رسد.»

قبل از بررسی تفصیلی ادلهٔ عقلی محض بر ولایت فقیه توجه به چند نکتهٔ مستفاد از بیانات پیش گفتهٔ استاد محترم لازم است:

۱. از جمله براهین امامت، دو برهان بر ولایت فقیه بر مردم دلالت دارد: یکی برهان مبتنی بر نظم اجتماعی (عبارات سوم و چهارم) و دیگری برهان مبتنی بر قاعدهٔ لطف یا مقتضای حکمت الهی (عبارات دوم و پنجم).

۲. ولی فقیه علاوه بر امتیازات تشریعی، به لحاظ تکوینی یعنی در خلقت و آفرینش نیز از دیگر مردم ممتاز است، آفرینش فقیه جامع شرایط ولایت همانند نصب او به ولایت، بر خداوند واجب است، (از باب لطف متکلمانه یا به اقتضای حکمت الهی فیلسوفانه). این تلقی (امتیاز تکوینی ولی فقیه) اساس «نظریهٔ کشف» است که در بحث از محور انتصاب به تفصیل به آن خواهیم پرداخت.

از آنجا که امامت و نبوت عامه در ادلهٔ عقلی مشترکند، بر این اصل اعتقادی، مجموعاً سه دلیل عقلی اقامه شده است. ما پس از تقریر مستقل هر یک از ادلهٔ عقلی امامت (و نبوت) به چگونگی تطبیق آن بر مسئله ولایت فقیه بر مردم خواهیم پرداخت.

### دلیل اول. برهان مبتنی بر نظم اجتماعی

این برهان همان استدلال مشهور فلاسفه بر نبوت است. از جمله متقدمین شیخ الرئیس ابن سینا در **الهیات شفاء** و از میان متأخرین علامه طباطبایی رضوان الله علیه ۲ در اثبات نبوت به آن استناد کرده اند. این برهان با تفکیک مقدماتش به این شرح است:

مقدمهٔ اول. انسان اجتماعی است. اختلاف و تنازع، طبیعی اجتماع انسانی است.

مقدمهٔ دوم. رفع اختلاف و نظم اجتماعی نیازمند قانون و مجری قانون (سان) است.

۱. پیشین، ص ۱۴۲.

۲. پیشین، ص ۱۴۵.

۳. پیشین، ص ۱۶۳.

ابن سينا، الالهيات من الشفاء، المقالة العاشرة، الفصل الثاني في اثبات النبوة وكيفية
 دعوة النبي الى الله و المعاد اليه، ص ۴۴۱.

۲. علامه سید محمد حسین طباطبایی، رسالهٔ وحی یا شعور مرموز، بررسیهای اسلامی، ج ۱، ص ۲۳۳\_۲۴۸. و نیز رجوع کنید به المیزان فی تفسیر القرآن، ذیل آیهٔ ۲۱۳ سورهٔ بقره، ج ۲، ص ۱۱۱\_۱۳۵۱.

ادلَّهٔ عقلی محض بر والایت فقیه ۳۶۷

اول. تأکید این برهان بر زندگی دنیا و احتیاج زندگی دنیوی به قوانین است و تنها ناظر بر مصالح اجتماعی دنیا است و در آن موضوع کمال انسان و حیات ابدی و ابعاد اخروی رفتار انسانی اخذ نشده است. ا

دوم. این برهان مبتنی بر عصمت قانون است، لازمهٔ عصمت قانون، عصمت آورندهٔ قانون (پیامبر) آو هکذا عصمت مبیّن و مفصّل قانون (امام التَّالا) است. مرجع رفع اختلاف و عامل نظم اجتماع در این برهان، قانون معصوم و مجری معصوم است، بشر قدرت وضع چنین قانونی را ندارد، هکذا توان شناخت مجری آن را نیز ندارد، اگر تنها قانون معصوم در دست باشد، اما در مجری شرط عصمت را لازم ندانیم، اولاً چه تضمینی داریم که بر اساس این برهان اختلاف مرتفع شود؟ ثانیاً بدون نیاز به شرط عصمت در مجری، انسان قادر بر انتخاب و تعیین وی است و نیازی به نص و نصب وی از جانب خداوند نخواهد بود، ثالثاً از آنجا که برهان عقلي تخصيص بردار نيست، اگر در عصر غيبت ادارهٔ جامعه و نظم اجتماعی بدون مجری معصوم میسر باشد، در اعصار دیگر نیز چنین امري ممتنع نخواهد بود. رابعاً حتى اگر گفته شود عصمت بر سبيل ترتّب شرط است (یعنی اگر به معصوم دسترسی باشد مجری غیرمعصوم یذیرفته نیست، اما اگر در دسترس نبود عصمت شرط نیست) یاسخ داده می شود که بر این اساس بدون عصمت نیز رفع اختلاف و نظم میسر است، يعني عصمت شرط نيست، خامساً از دو حال خارج نيست اگر عصمت مجرى شرط جريان برهان است، لازمهٔ أن اين است كه تطبيق أن در عصر غیبت و بر ولایت فقیه نادرست باشد و اگر عصمت مجری شرط

مقدمهٔ سوم. بشر خود قدرت وضع قوانینی که موجب سعادت در زندگی اجتماعی او بگردد را ندارد.

مقدمهٔ چهارم. این قانون تنها برخاسته از وحی یعنی دین است و لازمهٔ اینکه متن دین به طور کامل به آدمیان برسد این است که آورنده و حافظ آن نیز معصوم باشد. ا

با ضمیمه کردن مقدمهٔ دیگری این برهان بر امامت نیز دلالت میکند: مقدمهٔ پنجم. تفصیل تعالیم خداوند و رسول ﷺ (یعنی قوانین دینی) و تبیین آنها نیازمند امام معصوم است. ۲

واضح است که سه مقدمهٔ اول این برهان، عام است، اما دو مقدمهٔ اخیر آن مختص معصومین علیه است. لذا برای تطبیق آن بر ولی فقیه دو مقدمهٔ اخیر اینگونه بازسازی شده است:

«هدایت نوع انسان نه بدون وحی الهی میسر است و نه بدون رهبر وحی شناس و عامل به آن. یعنی تنها نزول وحی و القاء مجموع قوانین به صورت کتاب آسمانی توسط فرشته کافی نیست، بلکه وجود انسانی که مستقیماً و بلاواسطه حامل آن وحی باشد و یا غیر مستقیم و معالواسطه، حافظ و مجری آن باشد ضروری است وگرنه همان محذور هرج و مرج لازم می آید ... بنابراین برای عنصر فاعلی جامعه تصور نائب یا نماینده رواست گرچه برای عنصر صوری یعنی وحی الهی تصور بدل یا عوض نارواست، زیرا با حفظ اصل لایزال نوبت به غیر نمی رسد.»

دربارهٔ این دلیل و تطبیق آن بر ولایت فقیه تأملات زیر رواست:

۱. آیت الله مصباح یزدی، راهنماشناسی، ص ۳۸.

علامه طباطبایی، رسالهٔ وحی یا شعور مرموز، بررسیهای اسلامی، ج ۱، ص ۲۴۴، (۹. انبیاء معصوم هستند.)

۱. برای آشنایی با تقریر مختصر برهان رجوع کنید به استاد محمدتقی مصباح یزدی، راهنماشناسی، ص ۳۷.

رجوع کنید به آیتالله مصباح یزدی، راهنماشناسی، ص ۴۲۷.

استاد آیت الله جوادی آملی، پیرامون وحی و رهبری، ص ۱۳۲.

اقامه برهان نباشد، در این صورت با چنین برهانی نمی توان مقام نبوت یا امامت را اثبات کرد؛ با آن تنها می توان بر زعامت سیاسی استدلال کرد. به عبارت دیگر اگر چنین برهانی اثبات نبوت یا امامت کند، بر ولایت فقیه دلالت ندارد و اگر با آن بتوان ولایت فقیه را اثبات کرد، از اثبات نبوت و امامت عاجز است. (دقت شود.)

سوم. اگر نظم اجتماعی مطلوب بدون مجری معصوم میسر است و افراد غیرمعصوم می توانند جامعه را اداره کنند، اولاً آیا چنین ادعایی در زمان رحلت ييامبر عَلِينًا أنه نيز قابل اقامه نيست؟ آيا لازمه اثبات عقلي ولايت فقیه در عصر غیبت نفی لزوم عصمت (حداقل برای تأمین نظم) امام نيست؟ ثانياً آيا با چنين ادعايي فلسفهٔ غيبت امام (عج) مخدوش نمي شود؟ اگر نظم اجتماعي مطلوب و رفع اختلاف كامل، فارغ از خوف بدون حضور ایشان میسر است، پس (حداقل در صحنهٔ اجتماع) چه نیازی به امام غائب و چه دلیلی برای عدم ظهور؟ تنها راه گریز از اشکال، تعبدی دانستن این امر اعتقادی است. قبول تطبیق این برهان بر ولایت فقیه، به تجدیدنظر در اعتقادات اساسی شیعه میانجامد، برهان عقلی به اجازهٔ قائلان خود پیش نمی رود، بلکه در صورت صحت می باید تمام ملازمات عقلی آن را نیز بیذیرند. حق مطلب این است که این برهان بر فرض تمامیت قابل تطبیق بر غیرمعصوم نیست. با برهان واحمد نمی توان هم نبوت و امامت معصوم را اثبات كرد هم ولايت فقيه در عصر غيبت را، در این صورت یا برهان بر بیش از زعامت سیاسی دلالت ندارد (و لذا با آن نبوت و امامت اثبات نمی شود) و یا عصمت در آن تعیین کننده است (و لذا به و لايت فقيه دلالت ندارد).

چهارم. بر فرض اغماض از تمام اشکالات سابق، و بر فرض تمامیت مقدمهٔ بازسازی شده برای تطبیق برهان بر ولایت فقیه، این برهان صرفاً

اثبات می کند که نایب و نمایندهٔ معصوم، حافظ و مجری قانون دینی باشد، اینکه نایب و نمایندهٔ معصوم کیست، از عهدهٔ عقل بیرون است و اثبات آن با نقل است، اولاً در این صورت برهان دیگر عقلی محض نیست، ثانیاً عدم اعتبار ادله نقلی در اثبات نیابت سیاسی را در گذشته خاطرنشان ساختیم. ثالثاً اینکه این نیابت و نمایندگی به عنوان «ولایت شرعی بر مردم» است از عهدهٔ عقل بیرون است و این دلیل عاجز از اثبات آن است.

### دلیل دوم. برهان مبتنی بر قاعدهٔ لطف

متکلمین برای اثبات نبوت و امامت به قاعدهٔ لطف تمسک کردهاند. برخی حکما نیز با تبدیل لطف به مقتضای حکمت، آن را مستند اثبات نبوت و امامت قرار دادهاند، این برهان با تفکیک مقدماتش به شرح ذیل است:

مقدمهٔ اول. قاعدهٔ لطف، هر آنچه صلاحیت داشته باشد که با آن مکلف اقرب به طاعت و ابعد از معصیت باشد، به شرطی که به حد الجاء و اجبار نرسد و اگر فوت شود غرض نیز فوت شود، از باب لطف (یا به مقتضای حکمت) بر خداوند واجب است. ا

مقدمهٔ دوم. بعثت و ارسال رسل از مصادیق قاعدهٔ لطف است. ۲ امامت نیز همچون نبوت از دیگر مصادیق لطف است. ۳

ا. براى آشنایی با قاعده لطف رجوع كنید به آیتالله سید محسن خرازی، رسالة قاعدة اللطف، مجموعه مقالات كنگره شیخ مفید، شماره ۳۵ (قم ۱۴۱۳ ق) و آیتالله شیخ جعفر سبحانی، الالهیات علی هدی الكتاب و السنة و العقل، شیخ حسن محمد مكی عاملی، ج ۲، ص ۴۷-۵۴.

۲. رجوع کنید به محقق نصیرالدین طوسی، تجرید الاعتقاد، شرح علامه حلّی،
 کشف المراء، ص ۳۴۷\_۳۴۸. ملا عبدالرزاق لاهیجی، سرمایه ایمان، ص ۱۰۷\_۱۰۸.

٣. «الامام لطف فيجب نصبه على الله تعالى تحصيلاً للغرض» نصيرالدين طوسى، تـجريد الاعتقاد، شرح علامه حلّى، كشف المراد، ص ٢٥٢. آيتالله شيخ محمدرضا مظفر، عقايد الاماميه، ص ٥٤٠. 9٤.

لطف بر فرض تمامیت کبرای آن تنها بر مصادیق مقطوع از جمله بعثت انبیاء و امامت ائمه علیه قابل تطبیق است. امر به معروف و نهی از منکر از مصادیق مشکوک و اختلافی قاعده لطف است. اگر امر به معروف و نهی از منکر از مصادیق مشکوک و اختلافی قاعدهٔ لطف باشد، ولایت فقیه بر مردم (که از مصادیق قطعی امر به معروف و نهی از منکر است) به طریق اولی از مصادیق مشکوک و اختلافی آن قاعده خواهد بود.

سوم. قاعدهٔ لطف یا مقتضای حکمت، تنها در موردی تطبیق می شود که منحصر به فرد باشد، به عبارت فنی با فوت آن، غرض نیز فوت شود، ولایت فقیه بر مردم زمانی بر اساس این برهان عقلی اثبات می شود که انتظام دنیای مردم بر مبنای دین، جز با ولایت انتصابی فقیه بر مردم سامان نیابد، به عبارت دیگر تمامیت مقدمهٔ اول و تطبیق قاعدهٔ لطف بر مسئله، تنها در صورتی است که ولایت انتصابی فقیه، راه منحصر به فرد اقامهٔ دین در جامعه و برپایی حکومت دینی باشد، اما اگر برای انتظام دینی دنیای مردم و اقامهٔ دین در جامعه راههای بدیل به دست آوردیم، این برهان مخدوش می شود. به عنوان مثال حکومت دینی با انتخاب فقیه از سوی مردم (وکالت فقیه یا ولایت انتخابی مقیده فقیه) یا انتخاب مؤمن کاردان از سوی مردم با نظارت فقیه نیز قابل اقامه است. ۲

برای اثبات ولایت فقیه با تمسک به این برهان، با توسعه مقدمهٔ دوم آن، ولایت فقیه نیز از مصادیق قاعدهٔ لطف یا حکمت دانسته شده است: «هم آفرینش و ایجاد تکوینی فقیهان واجد شرایط در عصر غیبت به مقتضای حکمت الهی بر مبنای حکیمان یا قاعدهٔ لطف متکلمان واجب است ... و هم دستور و نصب تشریعی آنان برابر همین تعبیرهای یاد شده لازم است.» ۱

برهان فوق برای اثبات ولایت فقیه بر مردم، مبتلا به اشکالات ذیل

اول. قاعدهٔ لطف حداقل براساس تقریر متکلمین (به ویژه اگر به تحسین و تقبیح عقلایی استناد شود) ناتمام است. ۲

دوم. ولایت فقیه بر مردم به ویژه جهت تطبیق لطف مقرِّب بر آن از مصادیق امر به معروف و نهی از منکر محسوب می شود. اگرچه بعضی فقها امر به معروف و نهی از منکر را از مصادیق لطف شمرده و به وجوب عقلی آن قائل شدهاند، آما جمع کثیری از فقیهان از جمله سید مرتضی، ابن ادریس، نصیرالدین طوسی، محقق کرکی و صاحب جواهر (رضوانالله علیهم) بر نفی وجوب عقلی و مستند آن، دلیل اقامه کردهاند. آقاعدهٔ

<sup>→</sup> الطاعة و يبعد عن المعمية دون الالجاء في فعل الواجب و تبرك المحرم ... و العمدة الوجدان ضرورة عدم وصول العقل الى ذلك على وجه يترتّب عليه الذّم و العقاب، نعم يمكن دعوى وصوله الى الرجحان في الجملة لاعلى الوجه المزبور» شيخ محمد حسن نجفى، جواهر الكلام، ج ٢١، ص ٣٥٨\_٣٥٩.

ا. «فاللازم هوالاخذ بما في الموارد المعلومة دون المشكوكة» آيتالله سيد محسن خرازي،
 رسالة قاعدة اللطف، ص ۵۵.

۲. رجوع کنید به کتاب نظریههای دولت در فقه شیعه، به همین قلم، چاپ اول، نشر نی، تهران، ۱۳۷۶.

۱. آیت الله جوادی آملی، پیرامون وحی و رهبری، ص ۱۶۳ و نیز رجوع کنید به ص ۱۴۲.

۲. «اثبات مقدمات براهین متکلمین مشکل است و به راحتی قابل اثبات نیست»، آیتالله مصباح یزدی، راهنماشناسی، ص ۳۷.

٣. شيخ طوسى، الاقتصاد، ص ١٤٧، شهيد اوّل، الدروس الشرعيه، ص ١٩٥، شهيد ثانى، الروضة البهية فى شرح اللمعة الدمشقيه، ج ١، ص ١٩٢. شيخ جعفر، كشف الغطاء عن مبهمات الشريعته الغراء، ص ٢٩١. رجوع كنيد به آيتالله سيد محسن خرازى، الامر بالمعروف و النهى عن المنكر، ص ٣٦\_٣٠٠.

۴. «دعوى ان ایجابهما من اللطف الذي یصل العقل الى وجوبه علیه جل شأنه واضحة المنع لوضوح الاكتفاء من الله تعالى بالترغیب و الترهیب و نحو هماممًا یقرّب معه العبد الى

### دليل سوم

از جمله براهین ضرورت نبوت، برهان عقلی ذیل است:

مقدمهٔ اول. هدف از خلقتِ انسان، تكامل اختياري اوست.

مقدمهٔ دوم. تکامل انسان به جز از راه افعال اختیاری حاصل نمی شود، اختیاری بودن اعمال هم در گرو شناخت است.

مقدمهٔ سوم. شناختهای عادی انسان که از طریق عقل و حس به دست می آید برای تشخیص راه کمال و سعادت کافی نیست. چرا که در کمال ابدی و زندگی جاودانه راه تجربه مسدود است.

مقدمهٔ چهارم. مقتضای حکمت الهی این است که برای تحقق غرض خلقت، راهی غیر از حس و عقل در اختیار انسان قرار گیرد تا انتخاب آگاهانهای که برای کمال انسان لازم است صورت پذیرد و انسان به کمال مطلوب نائل آید. این راه همان وحی و نبوت است. ا

این برهان علی رغم اشتراک با بعضی مقدمات دو برهان پیشین، از اشکالات وارد بر آنها مبر است.

واضح است که این برهان که از قوی ترین براهین اقامه شده بر نبوت است قابل تطبیق بر ولایت فقیه بر مردم نیست و ظاهراً تاکنون نیز چنین ادعایی نشده است.

اما از جمله براهین عقلی امامت می توان به برهان ذیل اشاره کرد:

مقدمهٔ اول. ضرورت نبوت، برای اینکه نقض غرض از خلقت انسان پیش نیاید، خدا راه دیگری به نام وحی در اختیار انسان قرار می دهد تا از آن راه، به سعادت دنیا و آخرت پی ببرد و بتواند کمال اختیاری پیدا کند.

مقدمهٔ دوم. حکمت ختم نبوت، اگر آخرین دین، دینی باشد که تا پایان جهان، نیازهای همهٔ مردم را پاسخگو باشد یعنی هم جاودانی و هم

جهانی باشد، عقل ضرورتی برای بعثت پیامبر جدید نمی یابد. اسلام اینگونه است یعنی خاتم ادیان است، دین همگانی و جاودانی است لذا در معرض تحریف و تغییر واقع نمی شود.

مقدمهٔ سوم. علی رغم اینکه قرآن \_معجزه خالد پیامبر خاتم ﷺ محفوظ و بدون تحریف است و تمامی حقائق لازم برای هدایت بشر در آن هست، اما براساس حکمت الهی این حقائق به طور اجمال و به شکل کلی در قرآن کریم بیان شده است. مقام تعلیم از آن پیامبر بوده است. اما بیانات پیامبر در تفصیل و تبیین مراد الهی اولاً مصون از تحریف نبوده است؛ ثانیاً پیامبر تـمام تفاصیل و تبیینهای لازم را برای مردم بیان نفر موده اند.

مقدمهٔ چهارم. اگر خداوند جانشینانی برای پیامبر ﷺ تعیین نکند که آنان وظیفهٔ تبیین و تفصیل محتوای وحی را به عهده بگیرند، نقض غرض بعثت لازم می آید. پس امامت مجوز ختم نبوت است.

مقدمهٔ پنجم. بیان کننده محتوای وحی، اگر علمش علم عادی باشد دچار لغزش و خطا میگردد و لذا تبیین او حجت نخواهد بود. پس مبین می باید مانند پیامبر سی معصوم از خطا و دارای علم خداداد باشد.

مقدمهٔ ششم. از آنجا که برهان عقلی بر اشخاص پیاده نمی شود و نتیجهٔ برهان همواره کلی و ضروری است نه جزئی و شخصی، تعیین اشخاص ائمه علیهٔ و عدد آنها از توان عقل و تشخیص انسان بیرون است و به عهدهٔ نقل قطعی است. ۱

این برهان از دیگر براهین اقامه شده در کتابهای کلامی سنتی کامل تر است و از اشکالات وارد بر آن مبراست. در این برهان امامت در معنای جامع خودش یعنی جانشینی در همه مقامات پیامبر عَمَالًا به استثنای نبوت

۱. پیشین، بحث دلیل عقلی ضرورت امامت، ص ۴۲۲\_۴۳۴.

استاد آیتالله محمد تقی مصباح یزدی، راهنماشناسی، ص ۳۹\_۶۶.

۳۷۴ حکومت ولایی ادلّهٔ عقلی غیرمستقل بر ولایت فقیه ۳۷۵

### فصل بیست و چهارم

# ادلّهٔ عقلی غیرمستقل بر ولایت فقیه

مراد از ادله عقلی غیرمستقل مرکب، ادلهای است که حداقل یک مقدمهٔ آنها عقلی است، در عین حال حداقل یک مقدمهٔ آنها نیز نقلی است، یعنی ادلهٔ مرکب از مقدمات عقلی و نقلی. با عنایت به اینکه نه عقل محض توانست ولایت فقیه بر مردم را اثبات کند نه نقل محض، میباید به ادلهٔ ملفق از عقل و نقل رجوع کرد. از دلیل عقلی غیرمستقل مرکب، تقریرات مختلفی ارائه شده است، ما چهار تقریر را به ترتیب زمان اقامه، گزارش و سپس تحلیل میکنیم.

### دليل اوّل.

محقق نراقی (م ۱۲۴۵ ه.ق.) نخستین فقیهی است که بر ولایت فقیه بر مردم، دلیل عقلی اقامه کرده است. از دیدگاه نراقی فقیهان در دو امر ولایت دارند: یکی در آنچه پیامبر ﷺ و امام علی بر آن ولایت دارند، مگر آنچه دلیل آن را خارج کرده باشد. دیگری هر آنچه که به نحوی از انحاء به دین و دنیای مردم تعلق دارد و عقلاً یا عادتاً یا شرعاً گریزی از آن نیست و از جانب شرع وظیفهٔ فرد یا گروه خاصی تعیین نشده است. محقق نراقی بر امر دوم که همان ولایت انتصابی عامه فقیه است دلیل عقلی اقامه کرده است:

ملحوظ شده، و رمز اساسی نیاز دائمی جامعه به امام که همانا تبیین و تفصیل معصومانه وحی است، محور برهان قرار گرفته است. واضح است که این برهان به هیچ وجه بر ولایت فقیه بر مردم قابل تطبیق نیست و ظاهراً تاکنون نیز چنین ادعایی نشده است. لذا اینکه ادعا شده است «همهٔ براهین امامت برای اثبات نیابت عامه در عصر غیبت جاری است» تمام نیست.

وجه اساسی نیاز به امام، نظم اجتماعی نیست تا به برهان اول تمسک شود، ولایت فقیه بر مردم نیز طریق منحصر حکومت اسلامی نیست، تا با تمسک به برهان دوم قاعدهٔ لطف یا مقتضای حکمت را بر آن تطبیق نماییم، بلکه همچون برهان سوم بر ضرورت نبوت و امامت می باید به محور اصلی و اساسی نیاز به پیامبر شکا و امام این توجه کرد و از صفات لازم عصمت و علم غیب در ایفای وظیفهٔ الهی نبوت و امامت غفلت نکرد. برای حل مشکلات عصر غیبت که راه حلهای متقن بدیل در آنها یافت می شود ـ نباید مسائل بنیادین اعتقادی را تنزّل داد و برای اثبات نیابت فقیه از اعتبار عصمت و علم غیب منوب عنه هزینه کرد.

نتيجه. ولايت فقيه بر مردم فاقد مستند معتبر عقلي محض است.

۱. پیرامون وحی و رهبری، ص ۱۴۲.

اما مقدمهٔ سوم ناتمام است، زیرا اوصاف جمیل و مزایای جلیل، دلیل بر نصب نمی شود. روایات مورد نظر محقق نراقی، رفعت شأن و علّو مقام فقیهان را می رساند. از این روایات می توان معرفی فقیهان برای مناصب تبلیغ احکام شریعت، قضاوت در مرافعات و انتجام امور حسبیه، و بر فرض تمامیت سند بعضی از انها، صلاحیت برای احراز زعامت سیاسی را استفاده کرد، اما بنابراین فرض اخیر، اینکه تصدی این امور توسط فقیهان به انتخاب مردم یا وکالت از سوی شارع یا نصب است، هیچ یک با

آن اوصاف جمیل و مزایای جلیل تلازمی ندارد و دلیل اعم از مدعی

اما مقدمهٔ اول نیز مخدوش است، زیرا اولاً تمسک به مقتضای حکمت یا قاعده لطف \_ بر فرض تمامیت آن \_ برای اثبات ولایت انتصابی فقیه بر مردم در صورتی تمام است که غرض شارع حکیم جز از این طریق حاصل نشود. این غرض یعنی انتظام دنیای مردم بر اساس دین یا به بیان دیگر اقامهٔ حکومت دینی به طرق دیگر نیز متصور است، به عنوان مثال ولایت انتخابی مقیده فقیه، وکالت فقیه از سوی مردم، نظارت فقیه و انتخاب مؤمن کاردان از سوی مردم و .... تاکنون هیچ دلیل عقلی و نقلی بر انحصار حکومت دینی از دیدگاه شیعه بر ولایت انتصابی مطلقه فقیه اقامه نشده است. مهم این است که دین اقامه شود و دنیای مردم با توجه به ضوابط دینی به احسن وجه اداره شود. اگر ولایت انتصابی فقیه تنها طریق حکومت اسلامی نیست، و ادارهٔ دینی جامعه از طریق دیگر نیز میسر است، بر شارع حکیم از باب لطف یا به مقتضای حکمت، نصب فقیهان به ولایت بر مردم واجب نیست؛ به علاوه چنین نصبی از طرق عقلی نیز اثبات نشده است.

ثانیاً مقدمه اول مبتنی بر یک پیش فرض اثبات نشده است و آن پیش

مقدمهٔ اول. بی تردید در هر امری از امور که اینگونه [با دین و دنیای مردم آمیخته] باشد، بر خداوند رئوف حکیم [از باب قاعدهٔ لطف، واجب] است که والی، قیّم و متولّی آن را منصوب نماید.

مقدمهٔ دوم. فرض بر این است که از جانب شارع دلیلی بر نصب شخص معین یا غیرمعین، یا نصب گروهی خاص، غیر از فقیه نداریم.

مقدمهٔ سوم. در مورد فقیه، اوصاف جمیل و مزایای جلیلی وارد شده، و این همه برای اینکه از جانب شارع [به این مقام] منصوب شده باشد کافی است. ۱

مضمون مقدمه اول را در کلام صاحب جواهر (ره) نیز می توان مشاهده کرد. وی پس از اینکه نصب امام طلی را به مقتضای قاعدهٔ لطف برای استقامت نظام نوع انسان لازم دانسته، افزوده است: «از جمله سیاسات واجب بر امام طلی نصب مواردی است که نظام نوع انسانی بر آن متوقف است. آ» به نظر بعضی فقهای معاصر «آنچنان که بر خداوند حکیم به مقتضای حکمت و قاعدهٔ لطف، نصب امام و حجت و والی بر بندگان واجب است، بر امام و والی نیز نصب قائم مقام در شهرهایی که از آنها غایب است و نیز در عصر غیبت واجب است. "

از مقدمات سه گانهٔ استدلال محقق نراقی، مقدمه اول عقلی است و مقدمات دوم و سوم نقلی. مقدمهٔ دوم فارغ از استثنای ذیل آن که مورد بحث است و نمی توان در اثباتش نتیجه را مفروض گرفت ـ تمام است و خدشهای در آن نیست.

١. ملا احمد نراقي، عوائد الايام، عائدة ٥٤، ص ٥٣٨.

شیخ محمد حسن نجفی، جواهر الکلام، ج ۴۰، ص ۱۰-۱۱، «من السیاسة الواجبة علی الامام (ع) نصب ما یستقیم به نظام نوع الانسان.»

٣. أيتالله شيخ لطفالله صافى گلپايگانى، «ضرورة وجود الحكومة اوولاية الفقهاء فى عصر الغيبة»، ص ١٢.

فرض این است که «اداره جامعه تنها با روش ولایت و قیمومت میسر است.» اگر قرار باشد فقیه عصر قاجاری از سلطنت مطلقه فتحعلی شاه قاجار، شاه ظالم را برداشته، فقیه عادل را جایگزین کند، اما در روش حکومت تجدید نظر ننماید، نتیجه همین قیمومت و ولایت است، اما در کجا اثبات کرده ایم که سلطنت، قیمومت و ولایت روش منحصر به فرد حکومت کردن است، آیا رابطهٔ حکومت با مردم به روشهای دیگر میسر نیست؟ آیا ذهنیت فقیه در آگاهی از دیگر روشهای حکومتی در اینگونه استنتاجات عقلی و حصرهای جزمی دخیل نیست؟ (دقت شود.) به هر حال، این دلیل بر مطلوب دلالت ندارد.

دليل دوّم.

شیخ عبدالله ممقانی (۱۲۹۰–۱۳۵۱ ه.ق.) در رسالهٔ هدایة الانام فی حکم اموال الامام (ع) استدلال عقلی به شرح ذیل بر ولایت انتصابی فقیهان اقامه کرده است:

مقدمهٔ اول. به حکم عقل مستقل، اصل اولی، عدم سطلنت احدی بر دیگران در نفس و مال و عرض آنها، و عدم لزوم انقیاد و اطاعت احدی از دیگران است.

مقدمهٔ دوم. عقل مستقل به وجوب سایس بین عباد جهت رفع ظلم و فساد و اصلاح امور مردم و حفظ اموال خارج از سلطهٔ صاحبانش حکم می کند، چرا که نظم عالم بر این امر مترّتب است.

مقدمهٔ سوم. این منصب شریف [سیاست و تدبیر اجتماع] برای نبی عَیْمُ و امام التَیْلِا ثابت است.

مقدمهٔ چهارم. تردیدی نیست که بیر امام لازم است در زمان غیبت مرجعی را برای عباد و رفع ظلم و فساد از ایشان نصب بفرمایند. امام التالا

دو شأن دارد، یکی شأن اشراق و اضائه که به وجود شریفش متوقف است و دیگری شأن رفع فساد، ریشه کن کردن ظلم، جور و ردع ظالم، استیفای حق از مظلوم و اصلاح کار مردم. تحقق شأن دوم در حد کامل قابل نیابت نیست، اما تحقق بخشی از آن از قبیل دفع ظلم از بعضی مردم و حفظ جان، مال و آبروی آنها نیابتپذیر است. برای تحقق بخش اخیر، عقل مستقل به لزوم نصب نایب از جانب امام الله حکم می کند. آن وجود شریف ناظر به اعمال نایب خود است. اگر نصب مذکور نباشد، نظم عالم به هم می خورد، اخباری که متضمن حکمت نصب امام هستند، مؤید حکم عقل به مقتضای عموم علت هستند.

مقدمهٔ پنجم. از آنجا که فقیهان عادل، اشرف افراد امت پس از امام الله هستند، نصب ایشان از جانب امام الله متعیّن است، چرا که رئیس باید اشرف از مرئوس باشد.

مقدمهٔ ششم. از آنجا که امام الله از جانب خداوند سلطنت مطلقه بر رعیت دارد، و این سلطنت اعم از اوامر شرعیه، عرفیه، اموال و انفس است، به حکم نیابت و قائم مقامی و حجیّت از جانب امام الله این سلطنت برای فقیه عادل نیز ثابت است. ۱

مضمون این دلیل عقلی در بسیاری کتب فقهی به ویژه در آرای معاصرین قابل مشاهده است. مقدمهٔ اول و دوم از موارد مورد اتفاق تمامی عقلا و صاحبان ادیان است. مقدمهٔ اول پایهٔ اول اصل آزادی و اختیار انسان است. هیچ کس بر دیگری ولایت ندارد و سرنوشت و مقدرات هر کسی به دست خود اوست. مقدمهٔ دوم لزوم حکومت در جامعه را خاطرنشان می سازد. و در ضرورت آن تردیدی نیست. مقدمهٔ

ا. شيخ عبدالله ممقانى، رسالة هداية الانام فى حكم اموال الامام (ع)، چاپ سنگى،
 ۱۴۱\_۱۴۲.

سوم نیز از مسلمات کلام و فقه اسلامی و ذیل آن از ضروریات کلام و فقه شیعی است.

مقدمهٔ چهارم ممنوع است. تحقق شأن دوم امام الله در حد وسع بشری، اولاً منحصر به ولایت انتصابی فقیهان نیست، بلکه تدبیر اجتماعی و استقرار حکومت دینی از طرق دیگر نیز میسر است، با وجود طرق بدیل از قبیل وکالت فقیه از مردم، یا نظارت فقیه و تدبیر مؤمن کاردان منتخب مردم و ... حکمت الهی و قاعدهٔ لطف، نصب فقیه عادل به ولایت بر مردم را ایجاب نمیکند.

ثانیاً، در بحث قبلی گذشت که تمسک به عقل مستقل برای اثبات ولایت انتصابی فقیهان تمام نیست و بعید است غیر از برهان مبتنی بر نظم اجتماعی و قاعده لطف، حکم دیگری از عقل مستقل و محض در این مسئله اراده شده باشد. نقد این احکام عقلی نیز به تفصیل گذشت.

ثالثاً اینکه «اگر نصب مذکور [نصب فقیهان به ولایت بر مردم] نباشد، نظم عالم به هم میخورد» عجیب است، واضح است که در دیگر ممالک که تدبیر امور اجتماعی به عهدهٔ فقیهان نیست، نه تنها نظم بر هم نخورده بلکه از حیث معیارهای دنیوی (از قبیل نظم) منظمتر از دیگر ممالک هستند.

اما مقدمهٔ پنجم \_ محور فقاهت \_ تردیدی نیست که فقیهان، اشرف افراد امت پس از امام الله در تعلیم و ترویج احکام شرعی هستند، اما اینکه فقیهان از آن حیث که فقیه هستند اشرف افراد امت در دیگر امور از جمله در تدبیر اجتماع و سیاست بلاد و کشورداری هستند، مورد بحث است و عقلاً و نقلاً دلیلی بر آن اقامه نشده است. بلکه برخی از فقیهان به صراحت امتیاز فقها را در سیاست و تدبیر اجتماعی رد کرده اند، از جمله آیت الله محقق شیخ محمد حسین غروی اصفهانی رضوان الله علیه که از

استوانه های اصول فقه در قرن اخیر میباشد معتقد است که: «موکول کردن بعضی از اموری که در آنها چارهای جز مراجعه به رئیس نیست [یعنی امور سیاسی] به نظر وی [رئیس] از این روست که نظر او تکمیل نقصان دیگران است و مانند چنین کارهایی متوقف بر نظر کسی است که بصیرت تامه بالاتر از آرای عامه به چنین اموری دارد. فقیه به واسطهٔ فقیه بودنش در استنباط، اهل نظر محسوب می شود نه در امور متعلق به تنظیم امور شهرها، حفظ مرزها، ادارهٔ امور جهادی و دفاعی و امثال آن. پس معنی ندارد، اینگونه امور [امور سیاسی] را به فقیه به واسطه فقیه بودنش موکول کنیم، اینکه خداوند این امور را به امام ایگ تفویض فرموده، زیرا ایشان به عقیدهٔ ما آگاهترین مردم در سیاستها و احکام هستند، آنها که اینگونه نیستند، [علم غیب ندارند] با ایشان مقایسه نمی شوند.» شاگردان نامدار این عالم جلیل القدر یعنی علامه طباطبایی و آیت الله خویی رضوان نامدار این عالم جلیل القدر یعنی علامه طباطبایی و آیت الله خویی رضوان الله علیهم نیز به همین رأی قائلند. ۲

مرحوم شیخ الفقهاء آیت الله اراکی قدّس سرّه نیز در این زمینه نوشته است: «شأن فقیه جامع شرایط، اجرای حدود، افتاء، قضاوت، ولایت بر غائبان و قاصران است. این کجا و تصدی حفظ مرزهای مسلمانان از تجاوز فاسقان و کافران و ادارهٔ امور معاش و حفظ قلمرو و رفع سلطهٔ کافران از ایشان کجا؟»

١. أيتالله شيخ محمد حسن غروى اصفهانى، (١٢٩٤\_١٣٥۴ ه.ق.) حاشية كتاب المكاسب،
 ج ١، ص ٢١١، (چاپ سنگى).

۲. علامهٔ سید محمد حسین طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن، ذیل آیهٔ ۸۳ سورهٔ نساء، ح ۵، ص ۲۳. آیتالله سید ابوالقاسم موسوی خویی، التنقیح فی شرح العروة الوثقی، تقریر ابحاث به قلم آیتالله شهید میرزا علی غروی تبریزی، کتاب الاجتهاد و التقلید، ص ۴۲۴.
 ۳. آیتالله شیخ محمد علی اراکی، المکاسب المحرمة، ص ۹۴.

تفصيل آراء شيخ الفقهاء آيتالله اراكي و استادشان آيتالله حاج شيخ عبدالكريم حائري يزدي

ادلَّهٔ عقلی غیرمستقل بر ولایت فقیه ۳۸۳

مهمل نگذاشته است، بلکه به شدت به آنها اهتمام ورزیده و احکام فراوانی را در این مجال تشریع کرده، و اجرای آنها را به سایس مسلمین سپرده است.

مقدمهٔ سوم. سایس مسلمین در صدر اول [اسلام]، جز خود نبی عَیَا و خلفای پس از ایشان نبوده است. بعد از پیامبر عَیَا مرجع حق در امور اجتماعی ائمه اثنی عشر الیا بوده اند و سیاست و تدبیر جامعه از وظایف خاص ایشان بوده است، این معتقد شیعه و مرکوز در اذهان اصحاب بوده است.

مقدمهٔ چهارم. مسائل سیاسی و تدبیر امور اجتماعی از مسائل مبتلا به همهٔ زمانها و مكانهاست، در عصر حضور امامان عليها با توجه به تفرّق پیروان اهل بیت علیم در شهرهای مختلف و عدم بسط ید ایشان، شیعیان، متمكن از رجوع دائم به ایشان نبودهاند، لذا قطع پیدا میكنیم كه كبار اصحاب از قبیل زراره بن اعین و محمد بن مسلم و امثال ایشان از تکلیف شیعه در این گونه امور و از مرجعی که در امور سیاست و تدبیر اجتماعی در غیاب ائمه المُنالط باید به وی مراجعه کرد پرسیدهاند، و تردیدی نداریم نیست مهمل نگذاشتهاند، بلکه کسانی را که باید شیعه در عدم تمکین از دسترس به امام الطُّلِهِ به ایشان مراجعه نمایند نصب فرموده اند، به ویژه با علم ایشان به عدم تمکین شیعیان از مراجعه به امامانشان و بالاخص عدم تمكين شيعيان در عصر غيبت كه خود بـارها بـه أن تـنبّه داده بـودند و شيعيان را آماده أن كرده بودند. أيا احدى احتمال مي دهد كه امامان عليك الم شیعه را از رجوع به طاغوتها و قضات جور نهی کرده باشند، با این همه سیاست را مهمل گذاشته باشند و فردی را در تدبیر سیاست و رفع خصومت و دیگر امور مهمی که شارع راضی به ترک آنان نیست تعیین

مقدمهٔ ششم \_ قلمرو اختیارات حاکم اسلامی \_ در مباحث آینده به تفصیل مورد بحث قرار خواهد گرفت، اجمالاً اشاره میکنیم اولاً، ولایت مطلقهٔ معصومان علیت از جانب برخی فقها از جمله آخوند خراسانی مورد مناقشه قرار گرفته است. آثانیاً به فرض اثبات ولایت مطلقه برای معصومان علیت این حکم به فقها محتاج خلع ید از دخالت علم غیب و ملکه عصمت در مسئله است. به هر حال اثبات این مقدمه در گرو تمامیت ادلهٔ نقلی آن است.

نتيجه. اين دليل نيز از اثبات ولايت انتصابي فقيهان ناتوان است.

#### دليل سوّم.

استاد اساتید ما مرحوم آیتالله سید محمد حسین بروجردی اعلی الله مقامه الشریف (۱۲۹۲ ـ ۱۳۸۰ ه.ق) ضمن ناتمام دانستن ادله نقلی، دلیلی ملفق از عقل و نقل بر ولایت انتصابی عامه فقیهان اقامه کردهاند. این دلیل توسط مقرر دانشمند ایشان به مقدمات متمایز تفکیک شده است، خلاصهٔ این دلیل به قرار ذیل است:

مقدمهٔ اول. متصدی رفع نیازهای عمومی اجتماعی که حفظ نظام، متوقف بر آنهاست، سایس اجتماع و قائد آن است.

مقدمهٔ دوم. دین مقدس اسلام، اینگونه امور [عمومی اجتماعی] را

<sup>→</sup> مؤسس حوزهٔ علمیهٔ قم دربارهٔ ولایت فقیه در کتاب البیع ایشان نوشته شده است. اما آراء این دو فقیه بزرگوار در نقد ولایت انتصابی مطلقهٔ فقیه از صفحهٔ ۲۴ به بعد ج ۲ بدون هیچ تـوضیحی تـوسط مـصحح یـا نـاشر حـذف شـده است. (قـم، ۱۴۱۵ ه.ق) اینگونه مصلحتسنجیهای نابخردانه در انتشار ناقص میراث سلف صالح جداً محکوم است و از مصادیق کتمان حق محسوب می شود. و قتی با آثار فقهی آیتالله مؤسس و شیخ الفقهاء اینگونه برخورد می شود دیگران جای خود دارند. و الیالله المشتکیٰ.

۱. آخوند ملامحمد کاظم خراسانی، حاشیه کتاب المکاسب، ص ۱۹۶.

باشند، مردم از میان خود، متصدی اجرای امور عمومی را با رعایت ضوابط شرعی (از جمله رعایت شرط فقاهت در مورد مسئولیتهای خاصی از قبیل قضاوت و...) انتخاب کنند.

مقدمهٔ سوم از مسلمات اندیشه اسلامی و بخش اخیر آن از مسلمات اندیشهٔ شیعه است.

بحث اصلی در مقدمهٔ چهارم است. به نظر آیتالله منتظری «اینکه اصحاب ائمه عليالله در اين امور سياسي به ايشان مراجعه مي كرده اند، محتاج تتبّع است.» لفارغ از اشكال فقيه عاليقدر، اينكه قطعاً رواياتي دربارهٔ تکلیف حکومت و سیاست در زمان غیبت بوده است، و قطعاً در آن روایات نظریهٔ نصب از سوی امام التا ابراز شده، و قطعاً در آن روایات فقیهان به ولایت منصوب شدهاند، احتمال در احتمال در احتمال است، و قابل استناد فقهى نيست، هرچند قائل آن استاد فقيهان باشد. ضوابط فقهى ـ اصولی چنین احتمالاتی را بر نمی تابد. آیا چنین امر خطیری را می توان با این گونه احتمالات اثبات نمود؟ مبنای نصب تنها یک احتمال در یاسخ ائمه عليتال است، احتمالات ديگري نيز مطرح است، مثلاً ائمه عليتال با تكيه بر رعایت جهات کلی دین، سیاست و تدبیر امور جامعه را به مسلمانان واگذار کرده باشند و شکل حکومت و نحوهٔ تعیین مسئولین را نیز در چارچوب احکام شرع انور به شرایط زمان و مکان و سیرهٔ عقلا موکول كرده باشند. به نظر استاد: «اگر طريق انعقاد ولايت منحصر در نصب از بالا باشد، این مقدمه صحیح است، اما اگر انتخاب مردم را در حکومت دینی دخیل دانستیم و معتقد شدیم در صورت ناتمام بودن ادلهٔ نصب، چه بسا ائمه عليها امور عمومي و سياسي در عصر غيبت را به انتخاب مردم احاله

نکرده باشند؟ خلاصه ما قطع داریم اصحاب این گونه مسائل را از امامان پرسیدهاند و ایشان نیز تکلیف را مشخص کردهاند، و افرادی را که برای تصدی این امور در زمان عدم تمکن امامان نصب کردهاند، منتهی این سؤال و جوابها از جوامع روایی که در دسترس ما است ساقط شده و از آنها جز روایت عمر بن حنظله و ابو خدیجه به ما نرسیده است.

مقدمهٔ پنجم. با توجه به لزوم نصب از جانب ائمه علیه الامحاله فقیه برای این مقام متعین است، زیرا احدی به نصب غیرفقیه قائل نشده است. بنابراین امر دائر بین عدم نصب و بین نصب فقیه عادل است چون بطلان شق اول ثابت شد، نصب فقیه از امور قطعی است و مقبولهٔ عمر بن حنظله شاهد بر این مطلب است.

مقدمهٔ ششم. حوزهٔ ولایت فقیه همهٔ امور اجتماعی است، اموری که وظایف افراد خاصی محسوب نمی شود، و شارع نیز به اهمال آنها راضی نیست، چه در عصر حضور، چه در عصر غیبت. ا

مقدمهٔ اول فی الجمله پذیرفته است، الا اینکه متصدی امور عمومی لزوماً فرد نیست، می تواند دولت به معنای عامش باشد. در مقدمهٔ دوم نیز این نکته گفتنی است که اولاً احکام عمومی و اجتماعی در بین تعالیم اسلام غیرقابل انکار است. ثانیاً برای اجرای بخشی از احکام اجتماعی از قبیل اجرای حدود، قضاوت و... شرایط ویژهای از قبیل فقاهت لازم شمرده شده است، ثالثاً از این دو نکته نتیجه گرفته نمی شود که فقها به تصدی اجرای تمامی تعالیم اجتماعی اسلام منصوب شده اند، چراکه این احتمال جدی است که تمامی مردم مخاطب و مسئول اقامه دین در جامعه

استاد آیتالله منتظری، دراسات فی ولایة الفقیه و فقه الدولة الاسلامیة، ج ۱، ص ۴۶۰.

آیتالله سید محمد حسین بروجردی، البدر الزاهر فی صلوة الجمعه و المسافر، تقریر ابحاث به قلم شیخنا الاستاد آیتالله منتظری، قم، ۱۳۶۷ ه.ق؛ چاپ سوم، ۱۴۱۶، ص ۷۲-۷۹.

کرده باشند، حداکثر منتخب مردم می باید واجد شرایط شرعی باشد.» ا مقدمهٔ پنجم ناتمام است، ادلهٔ مخدوش بودن آن گذشت. ادلهٔ ناتمام بودن مقدمهٔ ششم نیز در ضمن نقد دلیل قبلی مورد اشاره قرار گرفت. نتیجه. این دلیل نیز از اثبات ولایت انتصابی فقیهان عاجز است.

#### دليل چهارم.

استاد اساتید ما حضرت امام خمینی قدس سرّه الشریف (۱۴۱۰ ـ ۱۳۲۰ ـ ۱۳۲۰ ه.ق.) در کتاب البیع دلیلی عقلی بر ضرورت ولایت انتصابی فقیهان اقامه کردهاند. ایشان مفاد این دلیل را از واضحات عقل دانسته، تصریح فرمودهاند ولایت فقیه بعد از تصور اطراف قضیه، امری نظری که محتاج برهان باشد، نیست، لذا روایات یاد شده را دال بر این معنای ارتکازی دانستهاند. آین دلیل با تفکیک مقدمات آن به شکل ذیل قابل تنظیم

مقدمهٔ اول. اسلام فقط عبارت از احکام عبادی و اخلاقی نیست، بلکه شامل احکام لازم در همهٔ مجالهای حیات فردی و اجتماعی است.

مقدمهٔ دوم. احکام الهی، نسخ نشده و تا قیام قیامت باقی است. نفس بقاء این احکام مقتضی ضرورت حکومت و ولایتی است که متضمّن حفظ سیادت قانون الهی و متکفّل اجرای آن باشد.

مقدمهٔ سوم. اجرای احکام الهی جز با برپا داشتن حکومت ممکن یست.

اولاً بدون حکومت هرج و مرج پیش می آید و امکان اجرای احکام یست.

۱. شیخنا الاستاد، پیشین، ج ۱، ص ۴۶۰.

۲. امام خمینی، کتاب البیع، ج ۱، ص ۴۶۰.

ثانیاً حفظ نظام که از واجبات اکیده است و جلوگیری از اختلال امور مسلمین که از امور مبغوضه است، جز با والی و حکومت میسر نیست.

ثالثاً حفظ مرزهای مسلمانان از تهاجم و نگهداری سرزمین اسلامی از سلطهٔ تجاوزگران، عقلاً و شرعاً واجب است، و جز با حکومت نمی توان این مهم را عمل کرد.

بنابراین لزوم حکومت برای بسط عدالت، تعلیم و تربیت، حفظ نظم، رفع ظلم، سد ثغور، منع از تجاوز از واضح ترین احکام عقلی است بدون تفاوت بین زمانها و مکانهای مختلف.

مقدمهٔ چهارم. ماهیت و کیفیت قوانین اسلامی دلیل بارزی برای لزوم تشکیل حکومت است، چرا که این احکام به گونهای است که بدون حکومت امکان اجرای احکام آنها نیست. حکومت موردنظر اسلام در جمیع مجالهایش بر قوانین الهی متکی است.

مقدمهٔ پنجم. سنت و رویهٔ پیامبر ایگی بر تشکیل حکومت دلالت دارد، زیرا اولاً خود تشکیل حکومت داد، ثانیاً برای پس از خود به فرمان خدا حاکم تعیین کرد. ضرورت اجرای احکام که تشکیل حکومت رسول اکرم ایگی را لازم آورد، منحصر و محدود به زمان آن حضرت نیست.

مقدمهٔ ششم. قانون به تنهایی برای اصلاح جامعه کافی نیست، چرا که قانون اگر بخواهد مایهٔ اصلاح سعادت بشر شود، به قوهٔ اجرائیه و مجری نیاز دارد، لذا خداوند متعال در کنار فرستادن یک مجموعه قانون (احکام شرع) یک حکومت و یک دستگاه اجرا و اداره مستقر کرده است.

مقدمهٔ هفتم. آنچه دلیل امامت است، خود دلیل لزوم حکومت بعد از غیبت ولی امر (عج) می باشد.

مقدمهٔ هشتم. عقل و نقل متفقند که والی باید عالم به قوانین و در میان مردم و در اجرای احکام عادل باشد، بنابراین مسئله حکومت به فقیه

عادل واگذاشته می شود، و هم اوست که صلاحیت ولایت مسلمین را دارد. ۱

نظر امام خمینی قدس سره الشریف در این استدلال طولانی بیشتر بر لزوم حکومت در جامعه از سویی و ضرورت حکومت اسلامی جهت اجرای احکام اسلامی از سوی دیگر متمرکز است. این تأکید با توجه به غفلت بسیاری از فقها و علمای شیعه از مباحث اجتماعی و سیاسی اسلام و به بوته فراموشی سپرده شدن بخشی از احکام سیاسی و حتی حذف آنها از کتب فتوایی یا نپرداختن به آنها در کتب فقه استدلالی بسیار مغتنم، متین و قابل دفاع است. بی شک نقش امام خمینی قدس سره، در توجه دادن حوزههای علمیه و مسلمانان به احکام سیاسی اسلام، نقش یک احیاگر است. لزوم اطلاع از قوانین و عدالت در اجرای آن نیز از شرایط عقلی کارگزاران حکومت است. این گونه مطالب همان گونه که امام خمینی قدس سره تصریح کردهاند از واضحات عقل است و با تصور طراف آن، بدون نیاز به اقامهٔ برهان مطلب تصدیق می شود.

اما اینکه عقل اولاً رابطه بین دولت و ملت را از سنخ «ولایت» تجویز میکند یا دیگر انحاء اعمال سلطه را مجاز می شمارد؛ ثانیاً نصب را تأیید میکند یا انتخاب را و یا دیگر صور ارتباط بین حاکم، دین و شارع را؛ ثالثاً اینکه قلمرو حکومت در حوزهٔ امور عمومی باید مطلقه باشد یا مقید به احکام اولی و ثانوی شرعی و قانون مرضیِّ خدا و مردم؛ رابعاً اینکه حکومت و ادارهٔ جامعه شرط اجتهاد و فقاهت را فراتر از اطلاع از قوانین دینی و خضوع و پایبندی به احکام شرع لازم دارد یا نه، این دلیل و ادلهٔ مشابه آن از اثبات این گونه مطالب ناتوانند. دلیل اقامه شده از سوی حضرت امام خمینی قدس سره الشریف نیز حداکثر، ضرورت حکومت حضرت امام خمینی قدس سره الشریف نیز حداکثر، ضرورت حکومت

۱. امام خميني، كتاب البيع، ج ٢، ص ۴۶٠\_۴۶۷ و ولايت فقيه، ص ١٥\_١٧.

اسلامی را اثبات مینماید، نه بیشتر. از آنجا که ظاهراً در ذهن مبارک این فقیه غیور، ولایت انتصابی فقیه تنها شکل حکومت اسلامی بوده است، با اثبات ضرورت حکومت دینی، نتیجه گرفته اند که ولایت فقیه اثبات شده است، حال آنکه حکومت اسلامی آنچنان که در نقد ادلهٔ عقلی پیشین گذشت، اعم از ولایت انتصابی فقیه است.

این دلیل عقلی توسط دو تن از شاگردان امام خمینی قدس سره که از اساتید معاصر فلسفه اسلامی هستند بازسازی و تکمیل شده که در ادامه به تقریر و بررسی آنها میپردازیم:

تقرير اول. استاد محترم آيتالله جوادي آملي غير از اقامه دليل عقلي محض بر ولایت انتصابی فقیه بر مردم \_ که قبلاً به تفصیل گذشت \_ در تبيين دليل ملفق از عقل و نقل دربارهٔ زعامت فقيه عادل در عصر غيبت چنين مرقوم داشتهاند: «هم نياز جامعهٔ بشرى به دين الهي يک مطلب ضروری است و اختصاصی به عصر حضور معصومالی ندارد، و هم صلاحیت دین اسلام برای بقاء تا قیامت یک مطلب قطعی: لایأتیه الباطل من بین یدیه و لا من خلفه (فصّلت / ۴۲) و تعطیل آن به معنای حکم به عدم كفايت اسلام همانا حكم به نسخ أن است چه اينكه تعطيل أن به معنای منع از اجرای احکام اسلام و حدود آن، همانا صد از سبیل خداست و هركدام از آن حكم اعتقادي و اين منع عملي مخالف با ابديت اسلام در همهٔ شئون عقاید و اخلاق و اعمال است و تنها فرقی که بین عصر نزول وحي و حضور معصوماليُّلا و بين دوران غيبت ولي عصر (عج) است، در خصوصیت مجری و احیاناً در کیفیت اجراست با حفظ خطوط اصلی آن، و همان طوری که احکام عبادی اسلام و مسائل فردی آن برای همیشه محفوظ است لذا وجود مجتهدان عادل که در کمال دقت احکام الهي را استنباط و به أن عمل نموده و به ديگران اعلام نمايند، لطف بیش از یک دلیل اقامه نشده است.

ثانیاً این مقدمه تمام نیست، زیرا کبرای قاعدهٔ لطف متکلمانه یا مقتضای حکمت الهی فیلسوفانه، زمانی بر مصداقی تطبیق می کند که طریق منحصر به فرد تحصیل غرض شارع باشد و با فوت آن، غرض منتفی شود، حال آنکه «مجری بودن فقهاء» چنین مختصاتی را ندارد، زیرا با استخراج احکام و نظارت فقهاء بر جامعه غرض اقامهٔ حکومت دینی تحصیل می شود و نیازی به اجرای بالمباشره از سوی فقهاء نیست. اگر در اجرای برخی احکام لزوم تصدی بالمباشره فقیه استنباط شده، دلیل نمی شود که در تمامی احکام این تصدی بالمباشره را لازم بدانیم.

ثالثاً بر فرض اغماض از اشكال پیشین، این دلیل نه به ولایت شرعی دلالت دارد، نه به انتصاب از سوی شارع، تنها شرط فقاهت متصدی اجرای احكام اسلام را اثبات مینماید، چرا كه فقیه متصدی میتواند وكیل مردم یا مأذون از جانب شارع باشد، و تصدیش از غیر طریق ولایت شرعی مثلاً از طریق جواز تصرف از باب قدر متیقن تحصیل شده باشد.

رابعاً تمامیت مقدمه چهارم متوقف بر متساوی دانستن فقه و سیاست است. رعایت ضوابط فقهی لازمهٔ سیاست دینی است اما سیاست دینی و زمامداری مساوی فقاهت نیست. در ادارهٔ یک جامعه نباید حلال و حرامی زیرپا گذاشته شود. اما رعایت حلال و حرام غیر از مدیریت و تدبیر است. همچنان که اقتصاد غیر از حقوق تجارت است و سیاست غیر از حقوق اساسی است. بر این اساس فقیهانِ مشاور یا برای احتیاط بیشتر، فقیهانِ ناظر در کنار مدیران خاضع به دین، تأمین کنندهٔ حکومت دینی هستند. دربارهٔ نسبت فقه و سیاست در بحث از شرط فقاهت به تفصیل سخن خواهیم گفت. به هر حال ادلهٔ متعدد عقلی استادِ محترم در اثبات ولایت انتصابی فقیه بر مردم ناتمام است.

خدایی بوده و در نظام اصلح لازم است. همچنین احکام سیاسی اسلام و مسائل اجتماعی آن برای ابد مصون از گزند زوال است، لذا وجود فقیهان صائن النفس و مدیر و مدبر که در نهایت تأمل، آنها را استخراج و اجرا کنند لطف الهی بوده و در نظام احسن ضروری است زیرا بعد از لزوم احیاء احکام سیاسی و اجتماعی باید کسی عهده دار اجرای آنها باشد که اسلام شناس متخصص بوده و از غبار عصیان طاهر باشد گرچه از گرو نسیان مصون نباشد، و اسلام شناس متخصص و وارسته همان فقیه جامع الشرائط است.» ابا تأسی به روشی که از محضر معظم له آموخته ایم، این برهان به گونه ذیل در قالب مقدمات منطقی قابل تلخیص است:

مقدمهٔ اول. جامعهٔ بشری به دین الهی دائماً نیازمند است.

مقدمهٔ دوم. دین اسلام صلاحیت بقاء تا قیامت را دارد و تعطیلبردار نیست.

مقدمهٔ سوم. احکام اسلامی اعم از احکام عبادی و مسائل فردی، از یک سو و احکام سیاسی و مسائل اجتماعی از سوی دیگر است.

مقدمهٔ چهارم. وجود فقیهان پرهیزگار مدیر و مدبر که احکام دینی را استخراج و اجراکنند لطف الهی بود و در نظام احسن ضروری است.

در تمامیت سه مقدمه اول بحثی نیست، بلکه از مسلمات اعتقادی است، بحث در مقدمهٔ چهارم این دلیل است.

اولاً این دلیل ملفق از عقل و نقل با دلیل عقلی محض سابق استاد مبتنی بر قاعده لطف یا مقتضای حکمت تفاوت چندانی ندارد، بلکه بدون تمسک به مقدمات سهگانه اول و صرفاً بر اساس مقدمه اخیر، این برهان قابل اقامه است. بنابراین تکثیر ادله در این مورد بدون وجه است، و

استاد آیتالله شیخ عبدالله جوادی آملی، پیرامون وحی و رهبری، مقالهٔ ولایت و امامت، ص ۱۴۶\_۱۴۶.

ربوبیت الهی است و تنها با نصب و اذن خدای متعال، مشروعیت می یابد و چنان که معتقد هستیم این قدرت قانونی به بیامبر اکرم ﷺ و امامان معصوم التلا داده شده است، اما در زمانی که مردم عملاً از پیشوایی رهبر معصوم التَّالِّ محروم هستند، يا بايد خداي متعال از اجراي احكام اجتماعي اسلام صرفنظر کرده باشد، یا اجازهٔ اجرای آن را به کسی که اصلح از دیگران است داده باشد، تا ترجیح مرجوح و نقص غرض و خلاف حكمت لازم نيايد، و با توجه به باطل بودن فرض اول، فرض دوم ثابت می شود، یعنی ما از راه عقل کشف می کنیم که چنین اذن و اجازهای از طرف خدای متعال و اولیای معصوم الی صادر شده است، حتی اگر بیان نقلی روشنی در این خصوص به ما نرسیده باشد و فقیه جامع الشرایط همان فرد اصلحی است که هم احکام اسلام را بهتر از دیگران می شناسد و هم ضمانت اخلاقی بیشتری برای اجرای آنها دارد و هم در مقام تأمین مصالح جامعه و تدبير امور مردم كارامدتر است. پس مشروعيت ولايت او را از راه عقل کشف میکنیم، چنان که بسیاری از احکام فقهی دیگر به ویژه در مسائل اجتماعی (مانند واجبات نظامیه) به همین طریق (دلیل عقلی) ثابت می شود.» ۱

دربارهٔ دلیل عقلیِ استاد محترم با هر دو بیان در نکات ذیل تأمل واست:

اولاً هر دو بیان عقلی تنها ناظر به شرط فقاهت حاکم اسلامی است، اما در این دلیل عقلی با هر دو بیانش کمترین دلالتی به اینکه نحوهٔ حکومت فقیه، «ولایت» است یا غیرآن، و نیز اینکه فقیهان می باید از

تقریر دوم. استاد محترم آیتالله مصباح یزدی بر ولایت فقیه بر مردم، دلیل عقلی به دو بیان اقامه کردهاند:

«با توجه به ضرورت وجود حکومت برای تأمین نیازمندیهای اجتماعی و جلوگیری از هرج و مرج و فساد و اختلال نظام و با توجه به ضرورت اجرای احکام اجتماعی اسلام و عدم اختصاص آنها بهزمان حضور پیامبر عَمَالًا و امامان معصوم المَالًا با دو بیان می توان ولایت فقیه را اثبات کرد:

یکی آنکه هنگامی که تحصیل مصلحت لازم الاستیفایی در حد مطلوب و ایدهال میسر نشد، باید نز دیکترین مرتبه به حد مطلوب را تأمین کرد، پس در مسئله مورد بحث هنگامی که مردم از مصالح حکومت معصوم التلا محروم بودند، بايد مرتبهٔ تاليهٔ أن را تحصيل كنند، يعني حكومت كسى راكه اقرب به امام معصوم التلا باشد، بيذيرند، و اين اقربیّت در سه امر اصلی متبلور می شود: یکی علم به احکام کلی اسلام (فقاهت)، دوم شایستگی روحی و اخلاقی به گونهای که تحت تأثیر هواهای نفسانی و تهدید و تطمیعها قرار نگیرد (تقوی) و سوم کارایی در مقام مدیریت جامعه که به خصلتهای فردی (از قبیل درک سیاسی و اجتماعی، آگاهی از مسائل بینالمللی، شجاعت در برخورد با دشمنان و تبهكاران، حدس صائب در تشخيص اولويتها و اهميتها) قابل تحليل است. پس کسی که بیش از سایر مردم، واجد این شرایط باشد، باید زعامت و پیشوایی جامعه را عهده دار شو د و ارکان حکومت را هماهنگ نموده و به سوی کمال مطلوب سوق دهد، و تشخیص چنین کسانی طبعاً به عهدهٔ خبرگان خواهد بود، چنانکه در سایر شئون زندگی اجتماعی چنین است.

بيان دوم. آنكه ولايت بر اموال و اعراض و نفوس مردم از شئون

ا. استاد آیتالله شیخ محمد تقی مصباح یزدی، مقالهٔ اختیارات ولی فقیه در خارج از مرزها، بخش ادلهٔ عقلی ولایت فقیه، فصلنامهٔ حکومت اسلامی (صاحب امتیاز دبیرخانهٔ مجلس خبرگان) شمارهٔ اول، پائیز ۱۳۷۵، ص ۱۹۸-۹۱.

فقاهت و اجتهاد ناتمام است.

ماحصل کلام. ولایت انتصابی فقیه فاقد مستند عقلی معتبر است. نتیجه: ولایت شرعی فقیه بر مردم فاقد مستند معتبر عقلی و نقلی است. لذا مورد، تحت اصلِ عدم ولایت باقی میماند، یعنی فقیهان ولایت شرعی بر مردم ندارند. به عبارت دیگر «حکومت ولایی» فاقد دلیل موجّه دینی است.

آنچه در این مباحث مورد تحقیق، تحلیل و نقد قرار گرفت، تنها «ولایت شرعی» فقیه بر مردم بود. اما اگرچه «زمامداری فقیه» و مدیریت فقهی نیز در ضمن اجمالاً مورد تحلیل قرار گرفت به علت اهمیت، جداگانه و به تفصیل به صورت مطلبی مستقل مورد بحث قرار خواهد گرفت. به علاوه «انتصاب» فقیه به ولایت یعنی «حکومت انتصابی» و «اطلاق» ولایت یعنی «حکومت مطلقه» نیز محتاج مباحث مستقلی است که موضوع مجلدات بعدی این مجموعه خواهد بود.

ضمناً ما تنها از دو زاویه تصوری و تصدیقی به «ولایت شرعی» فقیه پرداختیم، بحث از ریشهها، لوازم، احکام و پیامدهای ولایت شرعی فقیه بر مردم در مجلّدات بعدی این مجموعه مطرح خواهد شد.

از آنجا که مباحث علمی و به ویژه فلسفه سیاسی نوپای ما جز با تحلیل انتقادی رشد نمیکند، از همهٔ صاحبنظران، اساتید و محققان استدعا میکنم با انتقادات و پیشنهادات خود در فریضهٔ تنقیح و پالایش اندیشهٔ «جمهوری اسلامی» که بی شک نتیجهٔ آن اتقان و استحکام اندیشهٔ سیاسی اسلام است مشارکت جویند و با تذکر کاستی ها و نقائص این قلم بر او منت نهند. والحمدلله والصلوة علی رسول الله و علی آله الاطهار والسلام علی عبادالله الصالحین.

جانب خداوند منصوب شوند یا از جانب مردم انتخاب گردند، دیده نمی شود. این دو بیان علاوه بر اینکه با ولایت انتصابی فقیهان سازگار است، با ولایت انتخابی فقیهان، با وکالت فقیهان از سوی شارع، با حکومت فقیهان با اذن عام شارع (بدون ولایت انتصابی) نیز سازگار است. به عبارت دیگر دو بیان استاد محترم در دو محور ولایت و انتصاب اعم از مدعیٰ می باشد و هیچ تلازمی بین فقاهت از یک سو و ولایت و انتصاب از سوی دیگر مشاهده نمی شود.

ثانیاً بیان دوم این دلیل عقلی تنها «انتساب» به شارع را اثبات می کند نه «انتصاب» از سوی شارع. انتساب به شارع مقدس مورد قبول تمامی فقیهان حتی قائلین به مبنای مشروعیت الهی ـ مردمی و منتقدین ولایت فقیه است، آنچه دلیل عقلی اثبات می کند (انتساب) محل نزاع نیست و آنچه محل نزاع است (انتصاب) دلیل اقامه شده، عاجز از اثبات آن است. ثالثاً برفرض تمامیت دلیل عقلی با هر دو بیانش، عقل تنها به اطلاع زمامدار دینی از احکام شرع و خضوع او در مقابل احکام شرع حکم می کند، اما اینکه این اطلاع اجتهادی است یا نه، با دلیل عقلی قابل اثبات شرط نیست و محتاج اقامهٔ دلیل نقلی است. لذا هر دو بیان در اثبات شرط

رابعاً تساوی فقاهت و تدبیر سیاسی بدیهی نیست، بلکه محتاج دلیل است؛ در یک حکومت دینی آنچه پذیرفتنی است دخالت فقه و حقوق دینی در تدبیر سیاسی و ادارهٔ جامعه است، اما \_ آنچنان که گذشت \_ برای رعایت دقیق حقوق دینی و ضوابط فقهی، حکومت می تواند از مشاورهٔ فقیهان بهره مند شود یا اصولاً تحت نظارت فقهاء باشد، دربارهٔ نسبت بین فقه و سیاست در مجلدات بعدی به تفصیل سخن خواهیم گفت. به هر حال دلیل استاد محترم با هر دو بیانش در اثبات ولایت انتصابی فقیه ناتمام است.

**٣٩٧** حكومت ولايي

#### خلاصة

محسن كديور مجموعة الفكر السياسى فى الاسلام ٢: الحكومة الولائية نشر نى الطبعة الرابعة، طهران، ٢٠٠١م.

«الولاية» احدى المفاهيم الاساسية للمرحلة الثانية من مسيرة تطور الفكر السياسي الشيعى في عصر الغيبة، و التي اعيد طرحها بعد قيام الجمهورية الاسلامية في ايران، و أخذ تنمو بشكل وسيع، «الولاية» احد الاركان الربعة للنظرية الرسمية «الولاية الانتصابية المطلقة للفقيه». والنظريات الثلاثة اللخرى المبنية على المشروعية الالهية من دون واسطة بشرية (الثيوقراطية تبنى علاقتها معالمعب على اساس الولاية تسمى حكومة ولئية. كتاب «الحكومة الولائية» تولى مهمة شرح و تبيين و توضيح الابعاد المختلفة التصورية و التصديقية للحكومة الولائية و ولاية الفقيه على اساس المصادر اللولي و المعتمدة الفقهية باسلوب تحليلي انتقادي.

خصص القسم اللول فى الكتاب لمناقشة المبادى التصورية للولاية، فالكاتب بعد شرح المعنى اللغوى للولاية، يتطرق الى التمايز بين ثلاثة انواع من الولاية، العرفانية، الكلامية و الفقهية بالتفصيل. ثم ينتقل الى جذور الولاية من القرآن و السنة. فيصل الى نتيجة ان المقصود و المراد من الولاية فى الحكومه الولائية هو «الولاية الشرعية». الولاية الشرعية او الفقهية بمعنى اللولوية فى التصدى و التصرف و القيام بشؤون الغير. مع مقارنة اقسام الولاية الشرعية فى الابواب

ورجال الدين سيكون دورهم فيها ارشاد الشعب و هداية الدولة. فالامام طوال النهضة الاسلامية (٧٧-٧٨) لم يأتى ولو مرة واحده بالكلام على ولاية الفقيه عند ما عرف الجمهورية الاسلامية، فولاية الفقيه لم تكن من اصول الجمهورية الاسلامية و مطالب الشعب فى الثورة الاسلامية حتى المنتصف من العام (١٩٧٩).

فى الفصل الاخير من القسم الاوّل منه بحث من النسبه و العلاقة بين الولاية و الجمهورية و سعى للاجابة على هذا السؤال الاساسى: هل تتفق ولاية الفقيه مع الجمهورية الاسلامية؟ الكاتب، و فى تبيين ذاتيات الولاية و الجمهورية، وجد أن الحكومة الولائية تتنافى مع الحكومة الجمهورية فى عشرة محاور. وهذه المحاور عارة عن:

اولاً: الناس في الحكومه الجمهوريه متساوون فيالامور العامة،

ثانياً: المواطون في الحكومة الجمهورية راشدون واصحاب حقوق.

ثالثاً: في الحكومة الجمهورية، الحاكم وكيل و نايب عن الناس.

رابعاً: في الحكومة الجمهورية، الحاكم ينتخب من قبل الشعب.

خامساً: في الحكومة الجمهوريه، السطه موقتة مداورة.

سادساً: في الحكومة الجمهورية الحاكم مسؤول أمام الشعب و تحت نظارته. سابعاً :في الحكومة الجمهورية صلاحيات الحاكم مقيدة بالقانون ولا معنى لموقع فوق القانون.

ثامناً: في الحكومة الجمهورية لامكان لشرط الفقاهة للادارة.

تاسعاً: الحكومة الجمهورية عقدية و تعاهدية بين الحاكم والمواطنين.

عاشراً: العقل الجمعي للموكلين اساس ادارة المجتمع، و الحاكم موظف على المطابقة بين نفسه ووجهة نظر الشعب (الموكلين).

و هنافان الحكومة الولائية في جميع المحاورالعشرة في مقابل الحكومة الجمهورية. لذلك اذا كانالسعي لتطبيق هاتين الحكومتين بضوابطهما الواقعية (لاالفظية و الظاهرية)، فلا يمكن أن يتوافقا، بل همامتعارضتان. فاما يجب أن نعتقد بالولاية الشرعية للفقيه من قبل الله والولاية المطلقة على الشعب و امايجب أن نقول بانتخاب الحاكم تحت عنوان مندوب و وكيل عن الشعب. و الجمع بين الاثنين لامجال امامه سوى التصرف في بعض مباني ولاية الفقيه او

المختلفة للفقه، نصل الى اركان و ضروريات الولاية. فى الحكومه الولائية، جاعل الولاية هو الشارع المقدس، و الفقهاء العدول أولياء، و عامة الشعب مولى عليهم، و مجال الولاية اللمور العامة. فى مجال الولاية، اى اللمور العامة، يوجد عدم تساو، فالفقهاء فى ادارة المسايل السياسية لديهم امتيازات و سلطة وقابلية شرعية، بينما ان الشعب عاجزون فى جميع المسايل اللجتماعية و الشؤون السياسية و اللمور العامة و خاصة فى المسايل الكلية، عن التصدى، و يفتقدون اللهلية فى اللادرة و بحاجة الى قيم شرعى عليهم. و الشعب بعنوان «المولى عليهم» لادخل لهم فى نصب و عزل ولى الفقيه و لا فى اعمال ولايته.

و معيار اتخاذ القرار في المجال العامر اي ولي الفقيه، فالفقيه وليّ على الناس، وليس وكيلاً عن قبل الناس، لذلك فانه ليس مجبوراً على رعاية رأىالناس في ادارة المجتمع كماهو واجب الوكيل عن موكليه. وكل تصرف للشعب في المجال العام لايصير مشروعاً، الا اذا كان باذن سابق من ولي الفقيه اوبالموافقة و الامضاء اللاحق لولى الفقيه. و مشروعية جميع المؤسسات العامه تأتى من ارتباطها بولي الفقيه وعن طريقين: الاول أن يعين ولي الفقيه مسؤولي المؤسسات و الآخر عبر الرقابةالاستصوابيةلممثلي ولىالفقيه في جميع المؤسسات العامة كشرط لمشروعيتها. وأهم الوظايف الشرعية للشعب فيمقابل وليالفقيه هـو اطاعة و اتباع اوامره و نواهيه. ولاية الفقيه على الشعب قهرية و ليس اختيارية، دائمة حولالعمر و ليست موقتة او مداورة، و هذه الولاية تشتمل جميع شعوب العالم و لا تحد بحدود جغرافية. ولايةالفقيهليست عقدية، حتى تكون مشروطة او مقيدة بشروط ضمن العقد، كمثل الالتزام بالدستور. وكل شؤون الشعب في مجال الامور العامة تحت الولاية الشرعية للفقهاء، و ولى الفقيه منصوب من قبل الشارع ولايمكن انتخابه من قبل الشعب، والولاية على الشعب مقام مقدس. ثم يتابع المؤلف بمطالعة كيفية و زمان دخول الولاية الى الفضاء العام للمجتمع و يصل الى نتيجة ان الجمهورية الاسلاميه التي قدمها الامام الخميني (ره) و الاستاذ مطهري(ره) للشعب، وصدق عليها الشعب في الاستفتاء العظيم بتاريخ ١٩٧٩ كانت حكومة تعمتمد على الضوابط الاسلامية و مبنية على راى اكثرية الشعب، جمهورية كغيرها من الجمهوريات، و بالمعنى الذي لساير الجمهوريات و وظيفة العلماء الاسلاميين فيها النظارة على القوانين،

#### ۴۰۰ حكومت ولايي

#### Abstract

Mohsen Kadivar

Political Thought In Islam

II. Velayat-Based State (Hokoomateh Velayi)

Ney Publishing House

4th edition 2001 Tehran

Velayat is a key concept within the second stage of the development of Shiite political thought after the 12th Imam Mahdi. This notion was raised again after the Islamic Republic was established and has since grown increasingly. Velayat is one of the four bases of the official state theory of appointed and absolute velayateh faqih and the other three views are based on direct divine legitimacy (theocracy). Velayat is a sort of relationship between the sovereign and the people. Velayat-Based State aims at expounding the various hypothetical and verified dimensions of this sort of state and velayateh faqih based on firsthand authentic sources through an analytical-critical approach.

The first section of the book reviews the hypothetical principles of velayat. The writer first explains the lexical meaning of the word and next he provides an in-depth description of the three kinds of velayat, i.e. mystical, theological, and the one based on fiqh. He then explores the roots of velayat in the Koran and tradition and concludes that velayat in the eyes of velayat-based state is synonymous with sharia velayat which, in

الجمهورية و قد اعطى الكاتب ثلاثة طرق من اجل الجمعبين الحكومة الولائية و الحكومة الجمهورية ثم نقدها.

فى القسم الثانى من كتاب الحكومة الولائية خصص لمناقشة الادلة و المستندات الفقهية لولاية الفقيه، فالكاتب فى البداية يذكر أن ولاية الفقيه لا التعدجزءاً من البديهيات العقلية و ضروريات الدين و المذهب،أو ضرورة فقهيه، او اصل من اصول المذهب الشيعى او المسايل الاعتقادية. بل هى من الفروع الفقهيه، واثبات ذلك يرتبط فى اقامة أدلة اربعه، و الكاتب ضمن مناقشة العقهية، واثبات ذلك يرتبط فى اقامة أدلة اربعه، و الكاتب ضمن مناقشة اجتهادية لجميع الادلة الاساسية (الروايات، الآيات، الاجماع و الادلة العقلية)، يصل الى نتيجة هى أن الولاية الانتصابية المطلقة للفقية تفتقد الى سند معتبر و موثوق فى روايات الرسول الاكرم (ص) و أهل البيت(ع)، و ليست لها جذورقرآنية، و ليست أمراً اجماعياً، ولا ادلة عقلية معتبرة لها، لذلك فان الولاية الشرعية للفقيه على الشعب وبناء على تحقيقاته، تفتقد الى المستند العقلى و النقلى، لذلك فان المسائل و الامور فى المجال العام تبقى تحتاصل عدم الولاية، بمعنى أن ليس للفقهاء ولاية شرعية على الشعب.

و قد أورد الكاتب في نهايه مقدمته: «أقدم هذالكتاب الصغير الى الذي كانت أهم دروسه العزّة والاخلاص، و اهم ميراثه «الجمهورية الاسلامية»، و يعتبرالنقد كرماً وهدية الهية، اى الى استاذ اساتذتي الامام الخميني رضوان الله عليه.»

كتاب الحكومة الولائية من وقت انتشاره في مجله «راه نو» (الطريق الجديد) سنة ١٩٩٧ اثار نقاشات كثيرة.

(ترجمه حسن فحص)

subject to the faqihs' jurisprudent velayat. Valiyeh faqih is appointed by God and therefore not selectable by people and his velayat is of a sacred nature.

The writer continues by discussing how and when the concept of velayat entered the public domain of the society and concludes that the Islamic Republic as introduced by Imam Khomeini and Ayatollah Motahari to the people who voted positively for it in the referendum of April 1979 was a state based upon Islamic regulations and the vote of the majority of the citizens, a republic like other republics around the globe. The role of the Islamic «ulama» would be to monitor the laws and the clergy would guide and direct the state. During the Islamic uprising which led to the Revolution of 1979, Imam Khomeini not even once mentioned velayateh faqih in his speeches about the Islamic Republic. Thus, velayateh faqih was not among the principles of the Islamic Republic and the people's demands until late 1979.

The last chapter of the first section discusses the relationship between velayat and republicanism aiming for a response to the fundamental question regarding the compatibility of velayateh faqih and the Islamic Republic. The writer names the inherent properties of velayat and republicanism and finds 10 points of conflict between the two. First, all people are considered equal within the public domain in a republic. Second, all citizens enjoy majority and rights within the public domain in a republic. Third, the head of a republic is people's attorney. Fourth, people elect the head of a republic. Fifth, the term of office for statespersons in a republic is transient and periodical. Sixth, the head of the republic is accountable to the people and subject to their supervision. Seventh, the authorities of the head of the republic are within the context of law and nobody is above the law. Eighth, being a faqih is not a prerequisite for the administration of the society in a republic. Ninth, a republic is a treaty

turn, is prioritizing in appointing the issues of others. The bases and tools of velavat may be achieved through comparing different kinds of sharia velayat. In velayat-based states, the legislator is God, equitable fagihs are the guardians, the masses are ruled by the fagihs, and the domain of velayat is the general affairs of the society in which inequality has been established since fagihs enjoy jurisprudent capability and advantage in political administration while the public do not have majority in all social, political, and general issues especially in the large-scale policymaking of the society. They require guardianship in this sense and have no role in appointing and dismissing the valiveh fagih and have no role in his velayat. The ultimate criterion for decision-making within the public domain is the view of valiveh fagih since he is the quardian of the people and not their attorney. Hence, he is not obliged to observe the people's will in the administration of the society just as an attorney does in relation with his client. Any kind of intervention on the side of the people is legitimate only when the valiveh fagih has already given his approval or that he will subsequently give his endorsement. The legitimacy of all public institutions arises from their appointment by the valiyeh fagih in two procedures: one in which that the officials of public institutions would be appointed by the valiveh facily and the other that the ultimate screening of the representatives of the valiyeh fagih in all public institutions would be the precondition for those institutions' legitimacy. The major Islamic duty of the people towards the valiveh fagih would be observing and heeding his orders. Velayateh fagih is compelled upon the people and not selected by them; it is lifelong and not transient or periodic. This velayat encompasses not all the Moslems but all the people of the world and is not confined to geographic borders. Velayateh fagih is not a contract in which certain conditions would necessarily oblige it within the constitution. All people's issues within the public domain are

major legacy was the Islamic Republic, and who considered criticism as a divine blessing, the one and only Imam Khomeini, the teacher of the writer's teachers. *Velayat-Based State* has been subject to much controversy since its publication in *Raheh No* (New Way) Weekly in 1997. (Translated by Hamid Marashi)

or contract between the citizens and the head of the republic. Tenth, the collective wisdom of the citizens is the basis for the administration of the society and the head of the state is obliged to adapt himself/herself with the views of his/her clients, i.e. the citizens. A velayat-based state, on the contrary, is opposed to all the aforementioned ten criteria of a republic. These two models of state in actual practice, therefore, are more than simply incompatible; they are conflicting. There should either be real faith in absolute velayateh faqih appointed by God or true acceptance of electing the head of the state as the attorney and representative of the people. Combining these two models would necessarily lead to distortion of certain principles and fundaments within either velayateh faqih or republicanism. The writer reviews the three solutions put forward for combining a velayat-based state with a republic.

The second section of *Velayat-Based State* discusses the jurisprudent reasons underlying velayateh faqih. To begin with, the writer emphasizes that velayateh faqih is not an indispensable necessity of the Shiite faith; it is within the minor domain of this faith and to prove its validity, one would have to resort to the traditional four resources of fiqh, i.e. the Koran, tradition, unanimity, and reason. The writer reviews all major reasons within the four resources and concludes that appointed and absolute velayateh faqih is not validated by the tradition and sayings of Prophet Mohammed and the 12 Shiite Imams. Furthermore, it has no Koranic documentation, it is not achievable through unanimity, and lacks substantial rational reasoning. Hence, he maintains that the jurisprudent velayat of a faqih is not based on reason or sayings of the Prophet and Imams. Public domain, consequently, remains beyond the realm of velayat, that is, faqihs do not have jurisprudent velayat on people.

The writer concludes the introduction by dedicating his "humble" book to the one whose greatest lesson for all was his esteem and purity, whose

فهرستها

## ١. فهرست منابع

#### الف.کتابهای عربی

#### قرآن كريم.

سيد محمّد آل بحرالعلوم، بلغة الفقيه، رسالة في الولايات، (تهران، ١۴٠٣ ق).

شيخ محمدحسين آل كاشفالغطاء، الفردوس الاعلى، چاپ سوّم، (قم، ١٤٠٢).

عبدالواحدبن محمّد تميمي آمدي، غرر الحكم و درر الكلم.

سيد حيدر آملى، نصالنصوص فى شرح فصوص الحكم، جلد اوّل: المقدمات، تصحيح هنرى كربين و عثمان اسماعيل يحيى، چاپ سوّم، (تهران ۱۳۶۷ ش).

شيخ محمّدتقى آملى، المكاسب والبيع، (تعليقة على مكاسب الشيخ الانصارى) تقرير ابحاث ميرزا محمّدحسين غروى نائيني، (تهران، ١٣٧٢ ق).

ابن ابي جمهور احسايي، عوالى اللئالي، تصحيح شيخ مجتبي عراقي، (قم).

ابن سينا (حسين بن عبدالله)، الشفاء، البرهان، تصحيح ابوالعلا عفيفي، (قاهره، ١٣٧٥ ق).

ابن رشد (ابوالولید محمدبن احمد)، فصل المقال و تقریر ما بین الشریعة والحکمة من الاتصال، تصحیح البیرنصری نادر، چاپ ششم، (بیروت، ۱۹۸۹ م.).

ابن شعبة الحراني (ابومحمدحسن بن على)، تحف العقول عن آل الرسول (ص)، تصحيح على اكبر غفاري، چاپ ششم، (قم، ١۴٠۴ ق).

محيى الدين بن عربى، التجليات الالهية، تحقيق عثمان اسماعيل يحيى، (تهران، محيى الدين بن عربى، التجليات الالهية،

\_\_\_\_\_، فصوص الحكم، تصحيح و تعليق ابوالعلا عفيفي، (تهران، ١٣۶۶ ش). ابن قولويه، كامل الزيارات.

سيد محمد سرور واعظ بهسودي، مصباح الاصول، تقرير ابحاث سيد ابوالقاسم خويي، (نجف، ۱۳۸۶ ق).

بيهقى (ابوبكر احمد بن حسين)، السنن الصغير، ۴ جلد، تحقيق عبدالعلى امين قلعجى (ياكستان، ۱۴۱۰ق).

شیخ جواد تبریزی، ایصال الطالب الی التعلیق علی المکاسب، ۴ جلد (قم، ۱۴۱۱ق). ترمذی (ابوعیسی محمّدبن عیسی)، سنن الترمذی، تحقیق احمد شاکر، ۵ جلد، (بیروت). شیخ محمّد تقی تستری، قاموس الرجال، (قم، چاپ دوّم).

شیخ محمّدعلی توحیدی، مصباح الفقاهة، تقریر ابحاث سید ابوالقاسم خویی، ۷ جلد، (قم، ۱۳۶۸ ش).

شيخ محمّدعلى ثقةالاسلام اصفهاني، رسالة في الولايات، (چاپ سنگي).

اسماعيل بن حمّاد جوهرى، الصحاح (تاج اللغة و صحاح العربية)، تحقيق احمد عبدالغفور عطّار، ۶ جلد، چاپ سوّم، (بيروت، ۱۴۰۴ ق).

سيد كاظم حسيني حائري، اساس الحكومة الاسلامية، (بيروت، ١٣٩٩ ق).

\_\_\_\_\_، ولاية الامر في عصر الغيبة، (قم، ١٤١٢ ق).

\_\_\_\_\_، الامامة و قيادة المجتمع، (قم، ١٤١۶ ق).

شيخ مرتضى حائرى يزدى، ابتغاء الفضيلة فى شرح الوسيلة، الجزء الاوّل فى المكاسب المحرّمه، (قم، [بى تا]) الجزء الثانى، كتاب البيع، (نسخة خطى عكسى، شمارة ١٥٥ كتابخانه آيت الله مرعشى نجفى، قم.).

\_\_\_\_\_، صلوة الجمعه، (قم، ١٢٠٩ ق).

شيخ محمّد بن الحسن الحرّ العاملي، وسايل الشيعة الى تحصيل مسائل الشريعة، ٣٠ جلد (طبع مؤسسة آل البيت (ع)، قم، ١٤١٢ ق).

سيدمحسن طباطبايى حكيم، نهج الفقاهة (تعليق على كتاب البيع من مكاسب الشيخ الانصاري، (قم، [بي تا]).

ابن ادريس حلّى، السرائر الحاوى لتحرير الفتاوى، ٣ جلد، (قم، ١٤١١ ق).

علامه حسن بن يوسف حلّى، الجوهر النضيد في شرح منطق التجريد، (قم، ١٣٤٣ ش).

\_\_\_\_\_، خلاصة الاقوال في علم الرجال، (نجف، [بيتا]).

\_\_\_\_\_\_، تذكرة الفقهاء، ٢ جلد، (تهران، چاپ سنگی).

\_\_\_\_\_، مختلف الشيعة، (چاپ سنگي).

ابن ماجد (ابوعبدالله محمّدبن يزيد)، سنن ابن ماجه، تحقيق محمّد فؤاد عبدالباقى، ٢ جلد، (بيروت).

ابن منظور (جمال الدین محمّدبن مکرم)، لسان العرب، ۱۵ جلد، (قم، ۱۴۰۵ ق). ابوالحسین احمد بن فارس بن زکریا، مقائیس اللغة، ۶ جلد، (قم، ۱۴۰۲ ق) ابو داود (سلیمان بن اشعث)، سنن ابی داود، تحقیق محمّد محیی الدین عبدالحمید، ۴ ج، (بیروت).

شيخ محمدعلى اراكى، المكاسب المحرّمه، (قم، ١٤١٣ ق).

اربلى (ابوالحسن على بن عيسى)، كشف الغمة فى معرفة الائمة، به كوشش هاشم رسولى محلاتي، ٢ جلد، (قم، ١٣٨١ ق).

شیخ احمد اردبیلی، مجمع الفائده و البرهان فی شرح ارشاد الاذهان، ۱۴ جلد، (قم، بی تا). محمد بن علی اردبیلی، جامع الرواة، ۲ جلد، (قم، ۱۴۰۳ ق).

رضا استادى (و ديگران)، الحكومة الاسلامية في احاديث الشيعة الامامية، (قم، ١٣٥٨ ش).

سيد ميرزا محمّد بن على بن ابراهيم استرآبادي، منهج المقال (الرجال الكبير).

شیخ محمد حسین غروی اصفهانی، تعلیقة علی المکاسب، ۲ جلد، چاپ سنگی، (قم، ۱۴۰۸ ق).

شيخ عبدالحسين احمد اميني نجفي، الغدير في الكتاب والسنة والادب، ١١ جلد (بيروت، ١٣٨٧ ق).

شيخ مرتضى انصارى، القضاء والشهادات، (قم، ١٣٧٣ ش).

\_\_\_\_\_، المكاسب، (قم، چاپ سنگى).

شيخ على ايرواني، حاشية المكاسب، (چاپ سنگي).

شيخ يوسف بحراني، الحدائق الناضرة في احكام العترة الطاهرة، ٢٢ جلد، (قم، المجترة الطاهرة).

برازش (به اهتمام)، المعجم المفهرس لالفاظ احاديث بحارالانوار، (تهران).

\_\_\_\_\_، المعجم المفهرس لالفاظ احاديث الكتب الاربعة، (تهران).

.......، المعجم المفهرس لالفاظ احاديث وسايل الشيعه، (تهران).

\_\_\_\_\_، المعجم المفهرس لالفاظ احاديث مستدرك وسايل الشيعه، (تهران).

شیخ مرتضی بروجردی، المستند فی شرح العروة الوثقی، تقریر ابحاث سید ابوالقاسم خویی، کتاب الصلوة، ۸ جلد، (قم). راغب اصفهانی، معجم مفردات الفاظ القرآن الکریم، تحقیق ندیم مرعشلی، (تهران، [بیتا]).

قطب الدين راوندي، الخرائج والجرائح.

زبیدی (محمد بن محمّد)، تاج العروس فی شرح القاموس، (قاهره، ۱۳۰۶ ق).

جارالله زمخشری، اساس البلاغة، (قم، ۱۴۰۲ ق).

......، ربيع الابرار، ۵ جلد، (قم، ١٤٠٥ ق).

شیخ جعفر سبحانی، تهذیب الاصول، تقریر ابحاث سید روح الله موسوی خمینی، ۳ جلد، (قم، ۱۳۶۳ ش).

سيد عبدالاعلى سبزواري، مهذب الاحكام، چاپ اوّل، (نجف).

سلاًر ديلمي، المراسم العلوية في الاحكام النبوية، تحقيق سيد محسن حسيني اميني، (قم، ١۴١٢ ق).

شهاب الدین سهروردی، حکمه الاشراق، مجموع مصنفات شیخ اشراق، جلد ۲، تصحیح هنری کربین، (تهران، ۱۳۹۷ ق).

سيدبن زهرة، غنيه النزوع، الجوامع الفقهيه، (چاپ سنگي).

سيد رضى، نهج البلاغة، تصحيح صبحى صالح، (بيروت، ١٣٨٧ ق).

سيد مرتضى، الذريعة في علم الكلام، تحقيق سيد احمد حسيني، (قم، ١٤١١ ق).

.......، الشافى فى الامامة، ۴ جلد، چاپ دوّم، (قم، ١٤١٠ ق).

شرتوني، اقرب الموارد، ٣ جلد، (قم، ١٤٠٣ ق).

تاج الدين محمدبن محمّد شعيري، جامع الاخبار، (قم، [بيتا]).

شهيد اوّل (شمس الدين محمد عاملي)، الدروس الشرعية في فقه الامامية، ٣ جلد، (قم، ١٤١٤ ق).

شهيد ثاني (شيخ زين الدين بن على عاملي)، الدراية في علم مصطلح الحديث، (نجف، [بي تا]).

\_\_\_\_\_، الروضة البهية في شرح اللمعة الدمشقية، ٢ جلد (چاپ سنگي).

\_\_\_\_\_، مسالک الافهام فی شرح شرایع الاسلام، ۲ جلد (چاپ سنگی).

......، منية المريد، تحقيق شيخرضا مختارى، (قم، ١۴٠٩ ق).

سيد عبدالله شيرازي، كتاب القضاء، (قم، [بي تا]).

شیخ احمد صابری همدانی، الهدایة الی من له الولایة، تقریر ابحاث سیدمحمّدرضا موسوی گلپایگانی، (قم، ۱۳۸۳ ق).

- محقق حلّى، شرائع الاسلام، ۴ جلد، تصحيح عبدالحسين محمّدعلى، (نجف، 1۳۸۹ق).

\_\_\_\_\_، المختصر النافع في فقه الامامية، (قاهره، [بي تا]).

عبدعلى بن جمعةالعروسي الحويزي، تفسير نورالثقلين، ۵ جلد، (تهران، ١٣٨٢ ق).

ملامحمّد كاظم خراساني، كفاية الاصول، تصحيح مؤسسة آل البيت (ع)، (قم، ١۴٠٩ ق).

\_\_\_\_\_، حاشية كتاب المكاسب، (تهران، ۱۴۰۶ ق).

سيد محسن خرازي، الامر بالمعروف والنهي عن المنكر، (قم، ١٤١٥ ق).

خلیل بن احمد فراهیدی، کتاب العین، تحقیق مهدی مخزومی و ابراهیم سامرائی، ۸ جلد، (قم، ۱۴۰۵ق).

سيد روحالله موسوى خميني، كتاب البيع، ۵ جلد، (قم، [بيتا]).

\_\_\_\_\_، تحريرالوسيلة، ٢ جلد، (قم، [بيتا]).

\_\_\_\_\_، حاشية شرح فصوص الحكم، (قم، [بي تا]).

\_\_\_\_\_، الرسائل، (قم، ١٣٨٥ ق).

\_\_\_\_\_، مصباح الهداية الى الخلافة والولاية، (تهران، ١٣۶٠ ش).

\_\_\_\_\_، المكاسب المحرمة، ٢ جلد، (قم، ١٣٨١ ق).

سيد احمد خوانسارى، جامع المدارك فى شرح المختصر النافع، ٧ جلد (تهران، ١٤٠٥ ق).

شیخ موسی نجفی خوانساری، منیة الطالب، تقریر ابحاث میرزامحمّد حسین غروی نائینی، ۲ جلد، (قم، ۱۳۷۳ ق، چاپ سنگی).

سيد ابوالقاسم موسوى خويي، مباني تكلمة النهاج، ٢ جلد، (بيروت، [بي تا]).

.....، معجم رجال الحديث، ٢٣ جلد، چاپ چهارم، (بيروت، ١٤٠٩ ق).

\_\_\_\_\_، صراط النجاة في اجوبة الاستفتاءات، (قم).

\_\_\_\_\_، المسائل وردود، (قم، ۱۴۱۱ ق).

سید محمّد تقی خویی، مستند العروة الوثقی، تقریر ابحاث سید ابوالقاسم خویی، کتاب النکاح، ۲ جلد، (قم).

فاضل دربندی، خزائن الاحکام، (چاپ سنگی).

- \_\_\_\_\_، الرجال، (نجف، ١٣٨١ ق).
- \_\_\_\_\_، الرسائل العشر، رسالة فى الفرق بين النبى والامام، تصحيح رضا استادى، (قم، [بى تا]).

- \_\_\_\_\_، الفهرست، تصحيح سيدمحمّد صادق آل بحرالعلوم، (نجف، [بي تا]). \_\_\_\_\_\_، النهاية في مجرّ دالفقه والفتاوي، (قم، [بي تا]).
- خواجه نصیرالدین طوسی، تجرید الاعتقاد، تصحیح محمّدجواد حسینی جلالی، (قم، 14.0 ق).
  - شيخ أقا بزرگ طهراني، الذريعة الى تصانيف الشيعة، ٢٤ جلد، (بيروت).
- شيخ هادى طهرانى، «رسالة الحقّ والحكم»، تصحيح نعمتالله صفرى، فصلنامه نامهٔ مفيد، (شمارهٔ ۴، زمستان ۱۳۷۴، قم).
- شيخ جواد بن محمّد حسيني عاملي، مفتاح الكرامة في شرح قواعد العلاّمة، ١٠ جلد، (قاهره، ١٣٢۶ق).
  - محمد فؤاد عبدالباقي، المعجم المفهرس اللفاظ القرآن الكريم، (قاهره، ١٣۶۴ ق).
- آقا ضياءالدين عراقى، شرح تبصرة المتعلمين، تصحيح شيخ محمد حسّون، (قم، ١٤١٣ق).
  - \_\_\_\_\_، كتاب القضاء، (نجف، [بي تا]).
- میرزاعلی غروی تبریزی، التنقیح فی شرح العروة الوثقی، تقریر ابتحاث سید ابتوالقاسم موسوی خویی، ۱۱ جلد، (قم، ۱۴۱۰ ق).
- امام محمّد غزالی، احیاء علومالدین، تصحیح به اشراف عبدالعزیز عزالدّین سیروان، ۴ جلد چاپ سوّم، (بیروت، [بیتا]).
- فاضل مقداد سيّورى، التنقيح الرائع لمختصر الشرائع، تصحيح سيدعبداللطيف كوهكمرى، ۴ جلد، (قم، ۱۴۰۴ ق).

شيخ لطف الله صافى گلپايگانى، ضرورة وجود الحكومة او ولاية الفقهاء فى عصر الغيبة، (قم، ١۴١٥ ق).

سيد محمّدباقر صدر، الاسلام يقود الحياة، (بيروت، ١٣٩٩ ق).

شيخ صدوق، اكمال الدين و اتمام النعمة، تصحيح على اكبر غفاري، (قم، ١٢٠٥ ق).

\_\_\_\_\_، الامالي، تحقيق مؤسسة البعثة (تهران، ١٤١٧ ق).

\_\_\_\_\_، ثواب الاعمال وعقاب الاعمال، چاپ دوّم، (قم، ١٣۶٢ ش).

\_\_\_\_\_، عيون اخبار الرضا (ع )، (نجف، ١٣٩٠ ق).

.........، معانى الاخبار، تصحيح على اكبر غفارى، (بيروت، ١٣٩٩ ق).

ابوجعفر محمّدبن حسن بن فروخ صفار، بصائر الدرجات الكبرى في فضائل آل محمّد (ص)، تصحيح ميرزا محسن كوچه باغي، (تهران، ۱۴۰۴ق).

صهرشتى، اصباح الشيعة بمصباح الشريعة، سلسلة الينابيع الفقهية.

سیدحسن طاهری خرمآبادی، رسالة الجهاد والدفاع. کنگره جهانی امام رضا(ع)، (مشهد). سیدعلی طباطبایی، ریاض المسائل، (چاپ سنگی).

سيد محمّد حسين طباطبايي، الميزان في تفسير القرآن، ٢٠ جلد، (بيروت، ١٣٩٢ ق).

امين الاسلام ابوعلى فضل بن حسن طبرسى، تفسير مجمع البيان، تحقيق ميرزا ابوالحسن شعراني، ١٠ جزء در ٥ جلد، (تهران، ١٣٩٥ ق).

\_\_\_\_\_، اعلام الورى، (قم، [بي تا]).

ابومنصور احمد بن على طبرسى، الاحتجاج، ٢ جلد، تصحيح ابراهيم بهادرى و محمد هادىبه، چاپ دوّم، (تهران، ١۴١۶ق).

شیخ الطائفه ابوجعفر محمّدبن حسن طوسی، اختیار معرفة الرجال (رجال الکشّی)، تصحیح و تعلیق میرداماد استرابادی، تحقیق سیدمحمد رجایی، ۲ جلد، (قم، ۱۴۰۴ق).

\_\_\_\_\_، الاقتصاد الهادى الى طريق الرشاد، (تهران، ١٤٠٠ ق).

\_\_\_\_\_، تفسير التبيان، تحقيق احمد حبيب قصيرالعاملي، ١٠ جلد، (بيروت).

\_\_\_\_\_، تلخیص الشافی، تصحیح سیدحسین بحرالعلوم، ۴ جلد، چاپ سوّم، (قم، ۱۳۹۴ ق).

مير عبدالفتاح حسيني مراغي، العناوين، (چاپ سنگي).

محمّدتقى مصباح يزدى، (و ديگران)، الامامة والولاية في القرآن الكريم، (قم).

شيخ اسماعيل معزّى ملايرى، جامع احاديث الشيعة، چاپ دوّم، (قم).

لويس معلوف يسوعي، المنجد في اللغة والادب والعلوم، چاپ هجدهم، (بيروت).

- شيخ مفيد (ابوعبدالله محمد بن محمّد)، اوائل المقالات، مصنفات الشيخ المفيد، جلد چهارم، تصحيح ابراهيم انصارى زنجاني، (قم، ١۴١٣ ق).

شيخ محمّدرضا مظفر، عقائد الامامية، (تهران، [بيتا]).

شيخ ناصر مكارم شيرازي، انوار الفقاهة، كتاب البيع، (قم، ١۴١١ ق).

- شيخ حسن محمّد مكى عاملى، الالهيات على هدى الكتاب والسنة والعقل، تقرير ابحاث شيخ جعفر سبحانى، ٢ جلد، (قم، ١٤٠٩ ق).
  - شيخ عبدالله ممقاني، تنقيح المقال في معرفة علم الرجال، ٣ جلد، (چاپ سنگي).

\_\_\_\_\_، رسالة هداية الانام في حكم اموال الامام، (چاپ سنگي).

شيخ محمّدحسن ممقاني، غاية الآمال، ٢ جلد، (چاپ سنگي).

- شیخ حسینعلی منتظری نجف آبادی، البدر الزاهر فی صلوة الجمعه والمسافر، تقریر ابحاث سیدمحمدحسین بروجردی، چاپ سوّم، (قم، ۱۳۷۴ ش).

شيخ محمّدمؤمن قمى، كلمات سديدة في مسائل جديدة، (قم، ١٤١٥ ق).

\_\_\_\_\_، رسالة ولاية الولىّ المعصوم، كنگره جهانى امام رضا(ع)، (مشهد). ميرحامد حسين، عبقات الانوار، (تهران).

- سيد محمّدهادى ميلانى، محاضرات فى فقه الامامية، كتاب الخمس، به همت فاضل حسينى ميلانى.
- ابوالعباس احمد بن على نجاشى، رجال النجاشى، تصحيح سيدموسى شبيرى زنجانى، (قم، ١٤٠٧ ق).

- فقه الرضا (الفقه المنسوب للامام الرضا(ع))، تحقيق مؤسسة آل البيت (ع) لاحياء التراث، (مشهد، ١٤٠٤ ق).
- ملامحسن فيض كاشاني، تفسير الصافي، تصحيح شيخ حسين اعلمي، ۵ جلد، (بيروت، [بي تا]).
  - ........... علم اليفين، تصحيح محسن بيدارفر، ٢ جلد، (قم، ١٤٠٠ ق).
- \_\_\_\_\_، محجة البيضاء في احياء الاحياء، تصحيح على اكبر غفارى، ٨ جلد، چاپ دوّم، (قم، [بي تا]).
- آقا محمدرضا قمشهاى، تعليقات على فصوص الحكم، تحقيق في مباحث الولاية الكلية، تصحيح سيد جلال الدين آشتياني، همراه با رسائل قيصرى، (قهران، ١٣٥٧ ش).
- على بن ابراهيم قمى، تفسير القمى، تصحيح سيد طيب موسوى جزائرى، ٢ جلد، (بيروت، ١٤١١ ق).
  - ميرزا ابوالقاسم قمى، جامع الشتات، ٢ جلد، (چاپ سنگى).
- داود قیصری، رسائل، رسالة فیالتوحید والولایة، تصحیح سید جلال الدین آشتیانی، (تهران، ۱۳۵۷ ش).
- كمال الدين عبد الرزاق كاشاني، اصطلاحات الصوفية، تصحيح محمد كمال ابراهيم جعفر، چاپ دوّم، (قم، ۱۳۷۰ ش).
  - \_\_\_\_\_، شرح منازل السائرين، تصحيح محسن بيدارفر، (قم، ١٤١٣ ق).

شيخ جعفر، كشف الغطاء عن مبهمات الشريعة الغرّاء، (چاپ سنگي).

محمدبن على كراجكي، كنز الفوائد، ٢ جلد، (قم، [بي تا]).

- ئقةالاسلام محمّدبن يعقوب كليني، الكافي، تصحيح على اكبر غفارى، ٨ جلد، چاپ سوّم، (تهران، ١٣٨٨ ق).
  - ملامحمّد صالح مازندرانی، شرح الکافی، ۱۲ جلد، چاپ اوّل، (تهران).
    - سيد محمّد مجاهد، الجهاديه.
- ملامحمّدباقر مجلسی، بحارالانوار الجامعة لدرر اخبار الائمةلاطهار، ۱۱۰ جلد، چاپ چهارم، (تهران، ۱۳۶۳ ش).
- مرآة العقول في شرح اخبار الرسول (ص)، ٢٢ جلد، چاپ اوّل، (تهران).
- محقق ثانى على بن عبدالعالى، رسائل المحقق الكركى، تحقيق شيخ محمدحسّون، ۴ جلد، (قم، ۱۴۰۹ق).

حافظ، به سعی سایه، (تهران، ۱۳۷۴).

عبدالهادی حائری، نخستین رویاروئیهای اندیشه گران ایرانی با دورویهٔ تمدن بورژوازی غرب، (تهران، ۱۳۶۷).

شیخ مهدی حائری یزدی، حکمت و حکومت (لندن، ۱۹۹۴ م).

سعید حجاریان، «مقالهٔ ساخت اقتدار سلطانی، آسیبپذیریها و بدیلها»، ماهنامهٔ اطلاعات سیاسی اقتصادی.

سید روح الله موسوی خمینی، صحیفهٔ نور، چاپ دوّم، (تهران، ۱۳۷۴).

\_\_\_\_\_، كشف الاسرار، (قم، [بي تا]).

\_\_\_\_\_، ولايت فقيه، (تهران، ١٣٧٣).

جمال الدین محمّد خوانساری، شرح غررالحکم و دررالکلم، تصحیح میر جـلال الدیـن حسینی ارموی، ۷ جلد، (تهران، ۱۳۶۰).

على اكبر دهخدا، لغتنامه، زير نظر محمد معين و سيدجعفر شهيدى، ۱۴ جلد، (تهران، ۱۳۷۳).

جمال الدین حسین بن علی ابو الفتوح رازی، روض الجنان وروح الجَنان، (تهران، چاپ اوّل).

محمد کاظم رحمان ستایش، تحقیق حکومت اسلامی در اندیشهٔ فقیهان شیعه، معاونت اندیشهٔ اسلامی مرکز تحقیقات استراتژیک، (تهران، ۱۳۷۵ ش).

سیدحمید روحانی زیارتی، بررسی و تحلیلی از نهضت اصامخمینی، ۳ جلد، (تهران، ۱۳۷۲).

شیخ نعمت الله صالحی نجف آبادی، ولایت فقیه حکومت صالحان، (تهران، ۱۳۶۳). شیخ سیف الله صرامی، احکام مرتد از دیدگاه اسلام و حقوق بشر، (تهران، ۱۳۷۶).

صورت مشروح مذاکرات شورای بازنگری قانون اساسی جمهوری اسلامی ایران، ۴ جلد، (تهران، ۱۳۶۹).

صورت مشروح مذاکرات مجلس بررسی نهایی قانون اساسی جمهوری اسلامی ایسران، ۴ جلد، (تهران، ۱۳۶۴).

سیدجواد طباطبایی، درآمدی فلسفی بر تاریخ اندیشهٔ سیاسی در ایران، (تهران، ۱۳۶۷).

سید محمد حسین طباطبایی، «علی و فلسفهٔ الهی، و رسالهٔ وحی یا شعور مرموز» در بررسی های اسلامی، ۳ جلد، به کوشش سیدهادی خسروشاهی، (قم، ۱۳۹۶–۱۲۹۰ق).

محمدمهدی نجف (مصحّح)، صحیفة الامام الرضا (ع)، (مشهد، ۱۴۰۶ ق). شیخ محمّدحسن نجفی، جواهر الکلام فی شرح شرائع الاسلام، ۴۳ جلد، (تهران، ۱۴۰۰ ق).

شیخ محمّدتقی نجفی، بحث فی ولایة الحاکم الفقیه، در کتاب کلمه نافذ آقانجفی، تصحیح موسی نجفی، (تهران، ۱۳۷۱ ش).

سيدعلى بن عبدالكريم نجفى، منتخب الانوار المضيئة.

ملااحمد نراقی، عوائدالایام، تصحیح دفتر تبلیغات اسلامی حوزه علمیهٔ قم، (قم، 1000 س).

عزیزالدین نسفی، الانسان الکامل، تصحیح ما ژیران موله، (تهران، ۱۳۵۹ ش). میرزاحسین نوری، مستدرک وسایل الشیعه، تصحیح مؤسسه آل البیت(ع)، (قم). ورّام بن ابی فراس مالکی اشتری، تنبیه الخواطر و نزهة النواظر، (قم، [بیتا]). شیخ جعفرالهادی (خوشنویس)، معالم الحکومة الاسلامیه (مفاهیم القرآن، ج ۲) تقریر ابحاث شیخ جعفر سبحانی، (اصفهان، ۱۴۰۱).

حاج آقا رضا همدانی، مصباح الفقیه، جلد چهاردهم، کتاب الخمس، (قم، ۱۴۱۶ ق). سید محمّد کاظم طباطبایی یزدی، العروة الوثقی، ۲ جلد (تهران، ۱۳۹۹ ق).

### ب.کتابهای فارسی

سید جلال الدین آشتیانی، شرح مقدّمه قیصری بر فصوص الحکم، (قم، ۱۳۶۵ ش). اسناد انقلاب اسلامی، ۵ جلد مرکز اسناد انقلاب اسلامی، (تهران، ۱۳۷۴ ش).

دورهٔ آثار افلاطون، ترجمهٔ محمّدحسن لطفی، ۴ جلد، چاپ دوم، (تهران، ۱۳۶۶). محمد ترکمان (گردآورنده)، رسائل، اعلامیهها، مکتوبات و... روزنامهٔ شیخ شهید فضل الله نوری، ۲ جلد، (تهران ۱۳۶۲).

توضيح المسائل مراجع، جلد اوّل، انتشارات جامعهٔ مدرسين حوزهٔ علميه قم، (قم، ۱۳۷۶ ش).

شیخ رسول جعفریان، دین و سیاست در دورهٔ صفوی، (قم، ۱۳۷۰).

شیخ عبدالله جوادی آملی، پیرامون وحمی و رهمبری، مقالهٔ امامت و ولایت، (تهران، (۱۳۶۸).

```
محکیم ابوالقاسم فردوسی، شاهنامه، ۴ جلد، تصحیح ژول مول، (تهران، ۱۳۶۹).

حکیم ابوالقاسم فردوسی، شاهنامه، ۴ جلد، تصحیح ژول مول، (تهران، ۱۳۶۹).

قانون اساسی جمهوری اسلامی ایران، مصوب سال ۱۳۵۸، با اصلاحات سال ۱۳۶۸.

ابوالفضل قاضی، حقوق اساسی و نهادهای سیاسی، جلد اوّل مبانی و کلیات، (تهران، ۱۳۶۸).

میرزا ابوالقاسم قمی، ارشادنامه، تصحیح حسن قاضی طباطبایی، نشریهٔ دانشکدهٔ ادبیات و علوم انسانی ، ج ۲۰، ش ۳، (تبریز، ۱۳۴۸ ش).

محسن کدیور، نظریههای دولت در فقه شیعه، (تهران، ۱۳۷۶ ش).

محسن کدیور، نظریههای دولت «حکومت انتصابی»، ماهنامهٔ آفتاب، (تهران، ۱۳۷۵).

محسن کدیور، نظریههای حکومت دینی، (تهران، ۱۳۷۹).

میدالرزاق فیاض لاهیجی، سرمایهٔ ایمان، تصحیح صادق اردشیر لاریجانی، (تهران، عبدالرزاق فیاض لاهیجی، سرمایهٔ ایمان، تصحیح صادق اردشیر لاریجانی، (تهران، ۱۳۶۴ ش).

ملامحمّدباقر مجلسی، عینالحیوة، ۳ جلد، (تهران، ۱۳۴۱).
```

حقیقی و عفت کرباسی، (تهران، ۱۳۷۱ ش).

شيخ محمد تقى مصباح يزدى، پرسشها و پاسخها، (قم، ١٣٧٨).

شهرابي، (قم، ١٣٧٧).

\_\_\_\_\_، راهنماشناسی، (قم، ۱۳۶۷).

شمارهٔ اوّل، (يائيز ١٣٧٥).

مجموعه مصوبات ادوار اول و دوّم قانونگذاری مجلس شورای ملی، تهران.

شیخ اسماعیل محلاتی، رسالة اللئالی المربوطه فی وجوب المشروطه، در کتاب رسائل مشروطیت، به کوشش غلامحسین زرگری نژاد، (تهران، ۱۳۷۶).

\_\_\_\_، حقوق و سیاست در قرآن (معارف قرآن \_ ۹)، نگارش شهید محمد

۴۲۲ حکومت ولایی فهرست آیات ۴۲۳

انفال / ٧٣: والذين كفروا بعضيم اولياء بعض... ٧٨ بقره / ٢٥٧: الله ولى الذين آمنوا... والذين كفروا اوليائهم الشيطان... ٢٣، ٣٣، ٤٣، ٧٤، بقره / ٢٨٢: ... او لايستطيع ان يّمل فليملل وليّه بالعدل... ٧٧ بقره / ۲۳۷: او يعفو الذي بيده عقدة النكاح ٧٣ بقره / ١٤٢: ما وليُّهم عن قبلتهم الَّتي كانوا عليها... ٤١ بقره / ۱۲۴: و اذ ابتلی ابراهیم ربّه بکلمات فاتمهنّ... ۶۸، ۲۶۷، ۲۷۹، ۳۵۳، ۳۵۳ بقره / ٢٤٧: و قال لهم نبيّهم انّ اللّه قد بعث لكم طالوت ملكاً ٤٩، ٢٤٧ بقره / ۱۴۸: و لكل وجهة هو موليّها ۶۰ تحريم / ٤: فان الله هو مولاه و جبريل و صالح المؤمنين ٧٠ توبه / ١٠٣: خذ من اموالهم صدقة ٣٥٤ توبه / ٧١: والمؤمنون والمؤمنان بعضهم اولياء بعض يأمرون بالمعروف... ٧٤ توبه / ٧٤: ... و ما لهم في الارض من ولي و لانصير ٧٧ توبه / ١٢٣: يا ايها الذين آمنوا قاتلو الذين يلونكم من الكفار ٤٠ توبه / ١٠١: يا ايها الذين آمنوا... و من يتولهم منكم فاولئك هم الظالمون ٨٠ جاثيه / ١٩: ... ان الظالمين بعضهم اولياء بعض والله وليّ المتّقين ٤٣، ٧٨ حجرات / ١٠: انما المؤمنون اخوة فاصلحوا بين اخويكم... ٧٥ حجرات / ٩: و ان طائفتان من المؤمنين اقتتلوا فاصلحوا بينهما... ٣٥٤ حج / ١٣: لبئس المولى و لبئس العشير ٧٨ حديد / ١٥: مأويكم النار هي مولاكم و بئس المصير ٧٧ حشر / ٧: ما آتيكم الرسول فخذوه و ما نهيكم عنه فانتهوا ٨٢ رعد / ١١: اذا ارادالله بقوم سوءً فلا مردّ له ... سجده / ۴: ما لكم من دونه من ولى و لاشفيع ٣٣ شوري / ٩: ام اتخذوا من دونه اولياء فالله هوالوليّ ٣٣

شوري / ۵۲: انک لتهدی الی صراط مستقیم ۶۷ شوري / ٢٣: قل لا اسئلكم عليه اجراً الا المودّة في القربي ٣٢ ص / ٢٤: يا داود انا جعلناك خليفة في الارض فاحكم بين الناس بالحقّ 8٩، ٣٥٥

شوري / ٨: ... والظالمون ما لهم من ولي ولانصير ٤٤، ٧٧، ٧٧ شوري / ۲۸: ... و هوالوليّ الحميد ۶۳ ص / ٣٥: قال رب اغفرلي و هب لي ملكاً لاينبغي لاحد من بعدي ٩٩

# ۲. فهرست آیات

آل عمران / ١٣٢: اطيعو الله و الرسول لعلكم ترحمون ٨٢ آل عمران / ۶۸: ان اولي الناس بابراهيم للذين اتبعوه و... ۶۳ ،۲۷۱ آل عمران / ١٧٥: انما ذلك الشيطان يخوّف اوليائه... ٧٨ آل عمران / ٤١: فمن حاجِّك فيه من بعد ما جاءك من العلم... آل عمران / ٢٨: لا يتخذ المؤمنون الكافرين اولياء من دون المؤمنين... ٧٩، ٨٠، آل عمران / ١٤۴: لقد منّ الله على المؤمنين اذ بعث فيهم رسولاً... ٤٧، ٨٢ آل عمران / ١٢٣، ١٢٧: و لقد نصركم الله ببدر و انتم اذلّة... 6٥ آل عمران / ٧: ... و ما يعلم تأويله الأالله والراسخون في العلم... ٢٧٨ احزاب / ٤: النبي اولى بالمؤمنين من انفسهم و ازواجه امهاتهم و اولوالارحام بعضهم اولی... ۵۹، ۶۶، ۷۷، ۷۷، ۸۸، ۲۷۲، ۱۸۲، ۷۴۳\_۴۹۳ احزاب / ٤٤\_٤٥: ان الله لعن الكافرين و اعدّ لهم سعيرا خالدين فيها ابداً... ٤٤، ٧٧، ٧٨ احزاب / ٣٣: انما يريدالله ليذهب عنكم الرجس اهل البيت... ٧٠ احزاب / ٣٤: و ما كان لمؤمن و لا مؤمنة اذا قضى الله و رسوله امراً... ٤٧، ٣٥٠ اسراء / ١١١: ... و لم يكن له وليّ من الذلّ و كبّره تكبيراً ٤٤ اسراء / ٣٣: و من قتل مظلوماً فقد جعلنا لوليّه سلطاناً ٧٢ اسراء / ٩٧: و من يضلل فلن تجد لهم اولياء من دونه ٧۶ اعراف / ٢٧: انا جعلنا الشياطين اولياء للذين لا يؤمنون ٧٤، ٧٧ انعام / ١٢١: و ان الشياطين ليوحون الى اوليائهم ليجادلوكم ٧٨ انفال / ٧٢: ان الذين آمنوا و هاجروا و جاهدوا باموالهم و انفسهم... ٧۶ انفال / ٣٤: ... ان اوليائه الاّ المتقون ٤٤ انفال / ۴۰: ... نعم المولى و نعم النصير ۶۳ انفال / ٤٠: و اعدوا لهم ما استطعتم من قوّة من رباط الخيل... ٣٥٤ انفال / ٧٥: والذين آمنوا من بعد و هاجروا و جاهدوا معكم... ٧٤

نساء / ۶۰: الم تر الى الذين يزعمون انهم آمنوا... ۲۹۳، ۳۰۰، ۳۴۵\_۳۴۸ نساء / ۶۰: الم تر الى الذيك الكتاب بالحق لتحكم بين الناس... ۶۷، ۳۵۱ ۳۵۲ نساء / ۵۸: ان الله يأمركم ان تؤدوا الامانات الى اهلها... ۳۴۱، ۳۴۵ نساء / ۶۵: فلا و ربّك لايؤمنون حتى يحكموك فيما شجر بينهم... ۷۶، ۳۵۱ نساء / ۴۵: كفى بالله ولياً و كفى بالله نصيراً ۶۳

نساء / ۱۴۱: لن يجعل الله للكافرين على المؤمنين سبيلاً ٨٠

نساء / ۸۳: و اذا جائهم امرً... ولو ردّوه الى الرسول و الى اولى الامر منهم... ٧٢، ٣٤٥\_٣٤

نساء / ۳۳: و لكل جعلنا موالى ممّا ترك الوالدان والاقربون و... ۷۳ نساء / ۱۱۹: و من يتّخذ الشيطان ولياً من دون الله فقد خسر خسراناً مبيناً ۷۸ نساء / ۱۵۰: و يقولون نؤمن ببعض و نكفر ببعض ۲۰۹

نساء / ۵۹: يا ايها الذين آمنوا اطيعوالله و اطيعواالرسول و اولى الامر منكم... ۶۸، ۷۱، ۷۲، ۳۴مــ۳۴۱

نمل / ٣٣: قالت ان الملوك اذا دخلوا قرية افسدوها... ۶۹ نمل / ۴۸\_۴۹: وكان في المدينة تسعة رهط... ثم لنقولنّ لوليّه ما شهدنا مهلك اهله... ۷۲ نور / ۲: الزانية والزاني فاجلدوا كل واحد منهما مأة جلدة ۳۵۶ نور / ۶۲: انما المؤمنون الذين آمنوا بالله و رسوله و اذا كانوا معه على امر جامع... ۶۷،

نور / ۶۳: لا تجعلوا دعاء الرسول بينكم كدعاء بعضكم بعضاً... ۶۸، ۳۴۹ يوسف / ۱۰۱: رب قد آتيتني من الملك و علّمتني من تأويل الاحاديث... ۶۹ يوسف / ۷۶: فبدء بأوعيتهم... كذلك كدنا ليوسف ما كان ليأخذ اخاه... ۶۹ يوسف / ۷۵: قال اجعلني على خزائن الارض اليّ حفيظ عليم ۶۹ يوسف / ۷۲: قالوا نفقد صواع الملك و لمن جاء به حمل بعير ۶۹ يونس / ۶۲: الا ان اولياء الله لا خوف عليهم و لاهم يحزنون ۶۴

طه / ۱: طه، ما انزلنا علیک القرآن لتشقی ۳۱۷ عبس و تولی ان جاءه الاعمی ۶۱ عبس / ۱: عبس و تولی ان جاءه الاعمی ۶۱ عنکبوت / ۸۹: مثل الذین اتخذوا من دون الله اولیاء کمثل عنکبوت... ۷۸ عنکبوت / ۸: و وصّینا الانسان بوالدیه حسنا و ان جاهداک لتشرک بی... ۷۱ فصلت / ۳۰: ان الذین قالوا ربنالله ثم استقامو تتنزّل علیهم الملائکه... ۶۵ فصلت / ۴۲: فاذا الذی بینک و بینه عداوة کانّه ولیّ حمیم ۹۱ فصلت / ۴۲: لا یأتیه الباطل من بین یدیه و لا من خلفه ۳۸۹ فصلت / ۲۱: نحن اولیائکم فی الحیوة الدنیا والآخره ۶۵ مائده / ۳۸: السارق والسارقة فاقطعوا ایدیهما ۳۵۶ مائده / ۳۵: الیوم اکملت لکم دینکم و اتممت علیکم نعمتی ۳۶، ۳۸، ۹۰ مائده / ۵۰: انما ولیکم الله و رسوله والذین آمنوا الذین یقیمون الصلوة... ۶۵، ۶۶، ۶۹، ۶۵، ۸۷، ۳۵۲

مائده / ۶۸: قل یا ایها الکتاب لستم علی شئ حتی تقیموا التوراة والانجیل... ۸۰ مائده / ۶۳: لولا ینهاهم الربانیون والاحبار ۲۸۸ مائده / ۵۶: و من یتول الله و رسوله والذین آمنوا... ۶۵، ۶۹ مائده / ۵۷: یا ایها الذین آمنوا لا تتّخذوا الذین دینکم هزواً و لعباً... ۷۹ مائده / ۵۱: یا ایها الذین آمنوا لا تتخذوا الیهود والنصاری اولیاء بعضهم اولیاء بعض و من یتولّهم... ۷۸، ۸۰

محمد / ۱۱: ذلک بان الله مولی الذین آمنوا و ان الکافرین لا مولی لهم ۶۳، ۶۴، ۷۷ مریم / ۵: و انّی خفت الموالی من ورائی و کانت امرأتی عاقراً... ۷۳ مریم / ۶: یرثنی و یرث من آل یعقوب... ۷۳

ممتحنة / ٨: لا ينهيكم الله عن الذين لم يقاتلوكم في الدين و لم يخرجوكم من دياركم...

ممتحنة / ٩: ... و من يتولّهم منكم فاولئك هم الظالمون ٧٩ ممتحنة / ١: يا ايهاالذين آمنوا لا تتخذوا عدوّى و عدوّكم اولياء تلقون اليهم بالمودة... ٧٩ ممتحنة / ١٣: يا ايهاالذين آمنوا لا تتولّوا قوماً غضب الله عليهم... ٧٩ نحل / ١٠٠: انما سلطانه على الذين يتولّونه والذين هم به مشركون ٧٨ نحل / ٧٠: ضرب الله مثلاً رجلين احدهما ابكم لا يقدر على شئ... ٧٧ نحل / ٣٣: ... فزيّن لهم الشيطان اعمالهم فهو وليّهم... ٨٧

ایّانا عنی خاصة، امر جمیع المؤمنین الی یوم القیامة بطاعتنا ۳۴۵، ۳۴۵ ایها الناس قد کثر علیّ الکذابة، فمن کذب علیّ متعمداً فلیتبوء مقعده من النار ۸۳ بموالاتکم تقبل الطاعات المفترضة ۹۰ بنی الاسلام علی خمس... و لم یناد بشئ کما نودی بالولایة ۸۲، ۸۹ رأیت من رأس ابی محمّد(ع) نوراً ساطعاً الی السماء و هو نائم ۳۳۰

فقد جعل الله سبحانه لي عليكم حقاً بولاية امركم و لكم على من الحق مثل الذي لي

فلا تطولنّ احتجابک عن رعیتک فان احتجاب الولاة... ۹۶ فولّ من جنودک انصحهم فی نفسک لله و لرسوله و لامامک ۹۶ لا تترکوا الامر بالمعروف و النهی عن المنکر فیولّی علیکم شرارکم ۹۷ لا دین لمن دان الله بولایة امام جائر لیس من الله ۹۰ مجاری الامور والاحکام علی ایدی العلماء الامناء علی حلاله و حرامه ۲۸۲،

نجاری اد مور والاحکام علی اینای العثماء الامناء علی حارثه و حرامه ۱۸۱۰ ۲۸۶ - ۲۸۱ ، ۳۳۸

منزلة الفقيه في هذاالوقت كمنزلة الانبياء في بني اسرائيل ٢٧٢ من كنت مولاه فعلى مولاه ٨٨ واجمعوا على منازعتى حقاً كنت اولى به من غيرى ٨٨ والذين نهى الله عن ولايتهم و طاعتهم و هم ائمة الضلالة ٩٠ والولاية التى امرالله عزّوجلّ بها ولاية آل محمّد(ص) ٩٠

و لايقوم الأبان يجعل عليهم اميناً يمنعهم من التعدي... ٢٥٥

و لم يناد بشئ ما نودي بالولاية يوم الغدير ٩٠

علماء امتى كانبياء بنى اسرائيل ٣٧٢

و ما يتقرب الى عبد من عبادى شئ احبّ الى ممّا افترضت عليه و انه ليتقربّ الى بالنافلة... ٢٧

یا مالک، ان الناس ینظرون من امورک فی مثل ماکنت تنظر فیه من امور الولاة قبلک ۹۵ ینظر ان الی من کان منکم ممن قد روی حدیثنا و نظر فی حلالنا و حرامنا و عرف احکامنا ۳۸۴\_۳۳۸ ، ۳۳۸ ، ۳۳۸

# ٣. فهرست روایات

اجعلوا بینکم رجلاً عن قد عرف حلالنا و حرامنا فانی قد جعلته قاضیا ۹۴، ۲۹۲، ۳۳۸، ۳۳۸، ۳۳۸

اعظم ما افترض الله من تلك الحقوق حق الوالى على الرعية و حق الرعية على الوالى ٩۶ افتخر يوم القيامة بعلماء امّتي فاقول علماء امتى كسائر انبياء قبلى ٢٧٢

السلطان ظلّ الله ياوي اليه كل مظلوم ٢٧

السلطان وليّ من لا وليّ له ٩٢، ٢٤٧، ٢٥٣، ٣٣٨

العلماء حكام على الناس ٢٨٢\_٢٨٤، ٣٣٨

الفقهاء امناء الرسل ما لم يدخلوا في الدنيا ٩٨، ٢٤٧، ٢٥٣\_٢٤٩، ٢٩٢، ٣٣٨

الفقهاء حصون الاسلام ٢۶٣، ٣٢٠. ٣٢١، ٣٣٨

اللهم ارحم خلفائي، الذين يأتون من بعدي يروون عنّي حديثي و سنّتي ٢٤٧، ٣٥٠ اللهم ارحم خلفائي، الذين يأتون من بعدي يروون عنّي حديثي و سنّتي

اللهم انى ادينك بطاعتك و ولايتك ۸۶ اللهم لاتسلبنى ما انعمت به على من ولايتك ۸۶ اللهم لا عهد الا عهدك ولا ولاية الأمن قبلك ۸۶

الملوك حكام على الناس والعلماء حكام على الملوك ٢٨٢\_٢٨٤، ٣٣٨

النبي الذي يرى في منامه و يسمع الصوت و لايعاين الملك والرسول... ۲۷۴

اما الحوادث الواقعة فارجعوا فيها الى رواة حديثنا ٩٨، ٣٢٢\_٣٣٨

ان العلماء ورثة الانبياء ٢٤۶، ٢٤٩، ٢٨١، ٢٩٢، ٣٣٨، ٣٥٠ ٣٥٠

ان اولى الامرهم الائمة من آل محمّد(ص) اوجب الله طاعتهم ٣٤٢

ان اولى الناس بالانبياء اعلمهم بما جاؤوا به ٢٧١

انَّما الوالي بشر لا يعرف ما توارى عنه الناس به من الامور... ٩٥

ان من اسخف حالاة الولاة عند صالح الناس ان يظنّ بهم حبّ الفخر ٩٤

انی تارک فیکم الثقلین کتاب الله و عترتی اهل بیتی ۳۶، ۸۳

# ۵. فهرست اعلام

# ۴. فهرست اشعار

خود از شاه ایران بدی کی سزد. / ۱۶۳

تا قیامت آزمایش دائم است. / ۳۰

خواه از نسل عمر خواه از علی است. / ۳۰

هـم نهان و هم نشسته پیش رو. / ۳۰

گویی ولیّ شناسان رفتند از این ولایت. / ۱۱

چو بیند تراکی کند کار بد پس به هر دوری ولیی قائم است پس امام حری قائم آن ولی است مهدی و هادی وی است ای راهجو رندان تشنهلب را آبی نمی دهد کس

آذری قمی، شیخ احمد ۲۲۱، ۳۳۹ آشتیانی، سید جلال ۲۴\_۲۹ آل بحرالعلوم، سید محمّد ۴۴، ۴۵، ۴۷، ۴۹، ۵۳۵–۵۵، ۱۰۸، ۱۰۹، ۱۱۵، ۱۱۵، ۲۶۸، ۲۶۸، ۲۷۷، ۲۷۷، ۲۸۵، ۲۸۹،

آل كاشف الغطاء، شيخ محمدحسين ۲۷۲، ۲۷۳، ۲۸۹، ۳۲۴

آمدی، عبدالواحد تمیمی ۲۷۱، ۲۸۲ آمریکا ۲۱۶

آملی، سید حیدر ۲۵، ۲۸ آملی، شیخ محمّدتقی ۱۰۵، ۱۳۰، ۱۷۶،

رین سیخ شخمدهی شدن ۱۲۰، ۱۲۸، ۱۲۸، ۲۸۵، ۲۸۵، ۲۸۱، ۲۸۵،

114

آیت، حسن ۱۸۲، ۱۸۴ ایان، ۲۹۷

ابراهیم جعفر، محمد کمال ۲۵ ابن ابی جمهوری احسائی ۲۵۲، ۲۷۲ ابن ابی عمیر ۲۵۹، ۳۱۷ ابن ادریس حلّی ۹۳، ۱۳۸، ۳۷۰ ابن الغضائری ۲۶۶، ۲۷۶، ۳۱۲، ۳۱۹

ابن بابویه ۲۷۰، ۲۹۶ ابن حمزه ۳۱۷

این رشد ۲۷۸ ابن العضائري ۲۶۶، ۲۷۶، ۳۱۲، ۳۱۹ ابن سینا ۲۳۹، ۳۶۵ ابن شعبة الحرّاني ٢٨٤ ابن عربی ۲۲، ۲۴، ۲۶\_۲۹ ابن قولویه ۲۶۶، ۳۲۳، ۳۲۴ ابن ماجه ۲۵۰، ۲۷۰ ابن منظور ۲۱ ابوالبخترى ۲۷۱، ۲۷۳، ۲۷۶ ابوالحسين احمد بن فارس ٢١ ابو الخطاب ٣١٣ ابوالفتوح رازی ۷۱ ابوبصير ۳۱۶ ابو خدیجه (سالم بن مکرم) ۹۴، ۹۸، 797, 114\_717 احمد بن عائذ ٣١١ احمد بن محمد بن خالد ۲۷۱، ۳۰۶ احمد بن محمد بن عيسى ٢٧٤ اراکی، شیخ محمدعلی ۱۲، ۳۸۱ اردبیلی، سید عبدالکریم موسوی ۱۸۲ اردبیلی، شیخ احمد ۱۲، ۳۵۸ استادی، رضا ۹۲

استرآبادی ۳۲۶

استعلامی، محمد ۳۰ استحاق بن يعقوب ٣٢٢، ٣٢٣، ٣٢٥، 274, 974\_144, 444, 444 اسماعيل الجعفى ٢٩٧ اصفهانی، شیخ محمدحسین غروی ۴۴، ۶۷۲، ۷۷۲، ۵۸۲، ۵۲۳، ۱۸۳ افلاطون ۲۷۸ اميني، شيخ عبدالحسين احمد ٨٨ انصاري، خواجه عبدالله ۲۵ انـصاری، شیخ مرتضی ۴۴، ۵۵، ۵۷، ۶۰۱، ۸۰۱، ۹۰۱، ۱۱۱، ۵۳۲، ۲۴۴، 277, 177\_767, 617, 777 ايرواني، شيخ على ٢٥٠، ٢٥١، ٢٧٤، ٠٨٢، ١٩٠، ١٨٣، ٢٢٩ بازرگان، مهدی ۱۷۹، ۱۸۰، ۱۸۴ بحرانی، شیخ یوسف ۲۴۸ برزگر خالقی، محمّدرضا ۲۵ بروجردی، سیدمحمدحسین ۳۶، ۱۰۶، • 67, 727, 727 بروجردی، شیخ مرتضی ۵۰ بكير بن اعين (ابوالجهم) ٣١٠ بهشتی، سیدمحمّدحسینی ۱۸۲، ۱۹۰، 197,197 بیدارفر، محسن ۲۵، ۲۲۸ بیهقی ۹۲، ۲۵۰ پاریس ۲۱۵، ۲۱۶ یهلوی، محمدرضا شاه ۱۶۴، ۱۶۵، ۱۷۰ تبریزی، شیخ جواد ۱۱۱، ۱۳۲، ۱۳۳،

PGY, 187, V87, A87, 8VY, •A7,

7.7, 17, 17, 17, 177, 177

ترکمان، محمّد ۱۰۲، ۱۴۱، ۱۶۴

تستری، شیخ محمّدتقی ۳۲۶

ترمذی ۲۵۰

١٠٨

جوهری ۲۰

۸۲۳، ۵۳۳

۲۸۳، ۲۸۳

حافظ ١١

حائري، عبدالهادي ۱۰۴

حبيبي، حسن ١٨٢، ١٨٣

حجتی کرمانی، شیخ محمد جواد ۱۹۲

حجاریان، سعید ۱۶۲

حرّ عاملی ۳۸

ثویربن ابی فاخته ۳۱۱

جعفریان، شیخ رسول ۱۰۴

حسن بن على بن فضال ٢٧١ الحسّون، محمد ١٠٣، ٢٩٥ حسین بن سعید ۲۷۰، ۲۹۷، ۳۱۰ حسین بن علی ۳۱۱ توحیدی، شیخ محمدعلی ۵۲، ۱۰۶، حسین بن محمّد ۳۱۱ 127, ٠٨٢, ١٠٣, ٢٢٣, ٨٤٣ حسین بن یزید نوفلی ۲۶۳، ۲۶۶ ثقةالاسلام اصفهاني، شيخ محمدعلي حکمی زاده ۱۱۲ حکیم، سید محسن ۵۲، ۱۳۲، ۱۳۲، ٠۵٢، ٢۵٢، ٩٧٢، ٠٨٢، ١٠٣، ١٠٣، ۳۶۰, ۳۳۴, ۳۲۹ جوادی، شیخ عبدالله ۹۸، ۱۱۲، ۱۱۸، حماد بن عیسی ۲۷۰ 911, 171, 771, 771, 671, 161, خامنهای، سیدعلی حسینی ۱۴۴، ۲۳۴، 761\_761, 717, 717, 777, ۲۳۰، ۲۳۸ ۵۹۲، ۳۶۳، ۶۶۳، ۶۶۳، ۲۷۳، ۹۳ خرازی، سیدمحسن ۹۲، ۳۶۹، ۳۷۰، ۳۷۱ خـراسـاني، مالامحمد كاظم ٢٤، ٥٢، حائری، سیدکاظم حسینی ۴۸، ۱۱۶، ۶۰۱، ۱۶۲، ۹۷۲، ۲۷۹، ۲۸۲، ۱۰۳، ٧١١، ٧٢١، ٣٣١، ١٩٢، ٨٩٢، ٩٧٢، ۸۲۳، ۸۴۳، ۵۵۳، ۰۶۳، ۱۶۳، ۲۸۳ ٠٨٢، ۵٨٢، ٢٠٣، ٢٢٣\_٦٣، خمینی، سید روحالله موسوی ۶، ۹، ۱۳، ٧١، ١٨، ٢٥\_ ١٩، ٢٩، ٢٥، ١٩، ٠۵، ۱۵، ۵۳، ۵۵، ۵۵، ۹۳، ۹۸، ۹۹، حائری یزدی، حاج شیخ عبدالکریم ۱۱۵ ۱۱۱\_۱۱۱ ۱۱۵ ۱۱۸ ۸۱۱، ۲۱، ۱۲۱، ۳۲۱، ۹۲۱، ۱۲۹، حائری یزدی، شیخ مرتضی ۱۵۷، ۲۵۰، ۱۳۰، ۱۸۴\_۱۶۵ ۱۴۶\_۱۴۰ ۱۳۰ 197, 197, 977, 777, 617, 117, ٧٨١\_٩٨١، ١٩٩٥ ، ٩٠٢، 7 - 7, 17, 17, 777, 777, 777 117, 717\_717 677, 277, 777, حائری یزدی، شیخ مهدی ۱۵۷، ۲۰۸ ۶۲۲، ۴۳۲، ۶۳۲، ۵۴۲، ۰۵۲، ۲۷۲،

۵۷۲، ۷۷۲، ۳۸۲، ۹۸۲،

٧٨٢\_٩٨٢، ٥٩٢، ٨٩٢، ٩٩٢،

114, 414, 214\_114, 774,

777, 777, 777, 427, 427, 427,

۸۸۳، ۹۸۳

خمینی، سیدمصطفی ۱۶۹ خوانساری، جمال الدین محمّد ۲۸۱، ۲۸۲ خوانساری، سیداحـمد ۵۲، ۱۳۲، ۱۳۲، 147, ·67, 767, 277, ·17, P17, 7.7, 277, 777, 777, 777 خوانساری، شیخ موسی نجفی ۱۰۵، PG7, PV7, GP7, P77 خویی، سیدابوالقاسم موسوی ۴۴، ۱۰۶ مر۲، ۲۳۲، ۲۳۲، ۵۲۰، ۵۲، ۵۲، 167, 187, 877, 1.77, 1.77, 1.77, ۸۲۳, ۲۲۳, ۰۶۳, ۱۸۳ داود بن حصین اسدی ۲۹۳، ۲۹۶، ۲۹۸، ٣. ٢ داود بن على الهاشمي ٢٥٩ دهخدا، على اكبر ٢١ راغب اصفهانی ۲۰، ۶۲ رحمان ستایش، محمدکاظم ۱۰۳، ۱۳۹ روحانی زیارتی، سید حمید ۱۶۵ زبیدی ۲۱ زراری، ابو غالب ۳۲۳، ۳۲۴ زکریا (ع) ۷۳ زمخشری ۲۱، ۷۰، ۲۷۲ سایه ۱۱ ســبحانی، شــيخجعفر ۳۵، ۵۷، ۱۰۸، 117, 677, 927 سبزواري، سيدعبدالاعلى ٢٩٥، ٣٢۴ سحابي، عزّتالله ١٩١ سحابي، يدالله ١٨٢ سعدی ۱۶۳ سكوني ٩٨، ٢٥٣، ٢۶۶

فهرست اعلام ۴۳۳ ۴۳۲ حکومت ولایی

> صدوقي، شهيد ۱۸۴ صرامي، شيخ سيفالله ٢٣٣ صفار ابوجعفر محمد بن الحسن بن الفروغ ۲۷۱، ۲۷۱ صفری، نعمتالله ۴۴، ۱۰۳، ۱۳۹ صفوان بن يحيى ٢٩٣ صلواتي، محمود ۲۱۱ صهرشتی ۱۳۸ طاهری خرمآبادی، سیدحسن ۹۳ طباطبایی، سیدجواد ۳۱ طباطبایی، سیدعلی ۲۴۸، ۳۵۸ طباطبایی، سید محمدحسین ۳۶، ۳۷، 78, 88, 88\_77, 47, 444, 844, *4*67, 697, 797, 187 طبرسی، ابومنصور احمد ۹۴، ۳۲۳ طبرسي، امين الاسلام ۶۲، ۶۹، ۲۶۷، 177, 877, 777, 777, 677, 667 طوسى، شيخ الطائفة ١٢، ٣٥، ٤٩، ١٧، ۸۹، ۱۰۱، ۱۱۱، ۱۳۸، ۱۳۹، ۱۹۲۰ ٩٧٢، ٩٩٢، ٩٩٢، ١٣٠، ١١٣، ١١٣، 777, .77, 177, 777, 677, 677 طوسی، نصیرالدین ۳۵، ۱۱۱، ۲۲۸، ۳۷۰، ۳۶۹ طهرانی، شیخ آقا بزرگ ۱۰۴ طهرانی، شیخ هادی ۴۴ عاملی، شیخ جواد بن محمدحسینی ranعثمان یحیی ۲۲، ۲۴، ۲۵ عراقي، آقا ضياءالدين ٢٤١، ٢٧٤، ٢٨٠،

قطب الدين راوندي ۲۶۳، ۳۲۳ عراقي، شيخ مجتبي ۲۵۴ قمشهای، آقامحمّدرضا ۲۴\_۲۷، ۲۹، ۳۱ عفیفی، ابو العلاء ۲۷، ۲۸، ۲۳۹ قمی، ابراهیم بن هاشم ۲۷۰ علامه حلّی ۱۲، ۳۵، ۱۰۲، ۱۱۱، ۲۲۸، ٧٠٢، ٢٠٥ ، ١١٦\_٣١٣، ١٩٩٨ ، ٧٣ قمی، علی بن ابراهیم ۲۰۹، ۲۶۳، ۲۷۰، على بن ابي حمزه بطائني ٣١٥\_٣١٧، 797, 797 mr.\_m19 قمى، ميرزا ابوالقاسم ١٥٤، ١٥٤ على بن رئاب ٣١٧، ٣٢٠ قیصری، داود ۲۴\_۲۹، ۳۱ عـمربن حـنظله ۹۴، ۹۸، ۲۹۲\_۲۹۸، كاشاني، عبدالرزاق ٢٥ ۲۰۳\_۲۰۳، ۱۳۳ كاشف الغطاء، شيخ جعفر ١٢، ٥٧، ١٠٤، عيسى بن عبدالله العلوى ٢٥٩ ۸٠١، ١٣٨، ١٣٢، ٢٩٢، ١٥٣، ١٧٣ غرویان، شیخ محسن ۲۱۶ کراجکی، محمّدبن علی ۹۲، ۲۸۳ غـروی تبریزی، میرزاعـلی ۵۲، ۱۰۶ کرباسی، عفت ۲۵ 771, 777, 1.7, 4.7, 187, 187 کرین، هنری ۲۵ غزالي، امام محمّد ۲۷۸ کرمی، محمّد ۱۹۲ غفاری، علی اکبر ۲۴۰، ۲۵۴، ۲۷۱ كريمي، فؤاد ۱۸۴ فارسى، جلالالدين ۲۱۶ کشفی، سیدجعفر دارابی ۱۶۴، ۱۶۴ فاضل دربندی ۱۰۹، ۱۵۷، ۲۷۶، ۲۷۷، کشّے ۲۷۶، ۲۹۶ ۲۰۱، ۵۵۳ كاليني ٢٥٣، ٢٥٩، ٢٥٩، ٢٧٠، ٢٧٥، فاضل مقداد سیّوری ۷۲\_۷۴، ۳۵۸ ٧٧٢، ٣٩٢، ٩٩٢، ٧٩٢، ١٣، ١٣٥ فتحعلى شاه قاجار ١٠٤ 774\_274, 874, 144, 644 فخرالمحققين حلّى ٣٥٩ گلپایگانی، سیدمحمّدرضا موسوی ۱۰۷، فخری، ماجد ۲۷۸ 711, 667, 787, 777, 717, PAT, فردوسي ١۶٣ ۵۹۲، ۱۳۲۶ ۲۲۳، ۲۹۳ فضاله ۲۹۷ گنجي، اکبر ۸ فضل بن شاذان ۲۷۶ لاهيجي، شمس الدين محمّد ٢٥، ٣٠ فیض کاشانی ۲۸، ۷۲، ۱۷۴ لاهيجي، عبدالرزاق فياض ۴۰، ١١١، قاسم بن محمد ۳۱۶ ۲۳۲، ۳۳۲، ۹۶۳ قاضي، ابوالفضل ٢٠٥ لطفی، محمدحسن ۲۷۸ قاضی طباطبایی، حسن ۱۶۴، ۱۶۴ مازندرانی، ملامحمدصالح ۸۹ قدّاح (عبدالله بن ميمون) ٢٤٩، ٢٧٠، مالک اشتر ۱۸۰

سلاّردیلمی ۱۳۸ سلطاني، غلامرضا ٩٢ سندی بن محمّد ۲۷۱ سهروردي، شهابالدين ۳۰ سهل بن زیاد ۳۱۷ سید بن زهره ۹۳، ۱۳۹ سید رضی ۸۸، ۹۵، ۹۶، ۹۷، ۲۷۱ سید مرتضی ۳۵، ۴۰، ۹۳، ۱۱۰، ۳۷۰ شاه سلطان حسین ۱۰۴ شبیری زنجانی، سید موسی ۲۹۶ شريعتي، على ١۶٩ شعیری، تاجالدین محمد بن محمد ۲۷۲ شكوري، ابوالفضل ۲۱۱ شهید اول ۱۲، ۳۷۰ شهید ثانی ۱۲، ۱۰۳، ۲۴۷، ۲۵۵، ۲۹۷، 7.7, 4.7, 717, 207, .٧4 شیخ حسین مظاهری ۷۲، ۹۲ شيخ صدوق ۹۸، ۲۲۰، ۲۵۴، ۲۷۰، 117, 777, 777, 677, 877, 777 شیخ مفید ۳۴، ۳۵، ۱۰۱، ۱۳۸، ۲۴۰ 177, 777, 277, 177 شیرازی، سید عبدالله ۱۸۴، ۲۶۸، ۲۷۶، ٧٧٢، ٩٨٢، ٢٠٣، ٢٢٣ صابری همدانی، شیخ احمد ۱۰۷، ۲۵۵، ٣٧٢، ٣٨٢، ١٩٥٥، ٢٢٣، ١٩٣ صافى گلپايگانى، شيخ لطفالله ١٩٢، 777, 277, 277 صالحی نجف آبادی، شیخ نعمت الله ۲۱۱ صبحی صالح ۸۸، ۹۵، ۲۷۱ صدر، سيد محمّدباقر ١٤٩، ٣٣٥

مجاهد، سیدمحمّد ۱۰۵، ۱۰۵ مـجلسي، مـلامحمّدباقر ۱۲، ۳۸، ۸۹،، 194,1.4,1.7 محقق حلّی ۱۲، ۴۳، ۹۳، ۱۰۱، ۱۵۳، معلی بن محمّد ۳۱۱ مـحقق كـركى ١٢، ١٠٣، ١٢٩، ٢٩٥، ۸۵۳، ۲۷۰ محلاتي، شيخ اسماعيل ١٣ محمد بن الحسن الشمّون ٢٩٤ محمد بن الحسين ٢٩٣ محمد بن حسن الصفار ٢٧١ محمد بن عدی ۲۹۸، ۳۰۲ محمد بن على بن حسين ٣١١ ممقانی، شیخ محمّدحسن ۳۰۱، ۳۲۴ محمد بن على بن محبوب ٢٠٩، ٣١٠،

> محمد بن عيسى بن عبيد يقطيني ۳۰۲،۲۹۶\_۲۹۳ محمد بن محمد بن عصام کلینی ۳۲۲ محمد بن يحيي ۲۹۳، ۲۹۴، ۳۱۵

محمّدی گیلانی، شیخ محمّد ۷۲ مختاری، شیخ رضا ۲۵۵

71V 718

مراغی، میر عبدالفتاح ۴۵، ۴۹، ۱۰۸، ٩٠١، ٧٥١، ٥٥٢، ٢٤٢، ٢٧٢، ٥٨٢،

1.7, 2.7, 277, 667

مرعشى نجفى، سيد شهابالدين ١٨٥ مصباح یزدی، محمّدتقی ۳۳، ۳۴، ۳۵، 14, 77, 617\_717, 787, 777, ۲۷۳، ۳۹۳

> مصدق، محمّد ۱۶۴ مصلحي، ابوالحسن ٩٢

مطهری، شیخ مرتضی ۱۳، ۲۵، ۳۲، ۳۳، 77, 87, P7, ·4\_77, 78, AA, ۱۱۶، ۱۲۶، ۱۴۷، ۱۸۱، ۱۱۲ مظفر، شیخ محمدرضا ۳۶، ۴۱، ۳۶۹

مکارم شیرازی، شیخ ناصر ۱۹۴، ٠۵٦\_۲۵۲، ۱۶۲، ۶۶۲، ۸۶۲، ٩٧٢، ٠٨٢، ١٨٥، ١٩٨٩، ١٩٣١، ٢٠٣١ P.7, 717, 617, 117, .77, 777,

مكى عاملى، شيخ حسن محمّد ٣٤٩ ممقاني، شيخ عبدالله ۲۵۷، ۲۶۴، ۲۷۲، PA7, 6P7, VP7, 777, PVT

منتظری نجف آبادی، شیخ حسینعلی ۹۲، ٩٠١، ١٩٨، ١٩١، ١٥١، ١٨١، ١٨٨، ۸۸۱، ۱۱۲، ۵۰۰، ۸۵۲، ۱۶۲، ۱۶۲، ۸۶۲، ۶۷۲، ۱۸۲۰ ۵۸۲، ۵۸۲، ۶۶۲، ۲۰۳، ۶۰۳، ۸۰۳، ۶۰۳، ۱۱۳، ۲۱۳، ۱۳۸ ۱۳۳ ۲۲۳، ۲۲۳، ۲۲۹، 777, 777\_077, 267, 787\_687 موسوی تبریزی، سید ابوالفضل ۳۰۱،

موسوی یزدی، سیدعلی اکبر ۷۲

مولوي، جلالالدين محمد بلخي ٣٠ موله، ماژیران ۳۰ میرحامد حسین ۸۸ ميرزا عبدالوهاب منشى الممالك ١٠٤ میلانی، سیدمحمّد هادی ۲۶۰، ۲۶۱، ۸۶۲، ۹۷۲، ۷۷۲، ۹۸۲، ۲۰۳، ۲۰۳،

مؤمن قمی، شیخ محمّد ۳۳، ۳۹، ۴۸، ۱۲۰، ۱۱۹، ۱۱۷

نائینی، میرزامحمدحسین غروی ۱۳، ۵۰۱، ۱۳۰، ۱۳۲، ۱۴۱، ۹۷۱، ۵۲، 767, 187, 787, 887, 877, 877, ٠٨٢، ٩٨٢، ١٩٨٥، ١٣٣، ٢٦٣، ٣٣٣ نجاشي، ابوالعباس احمد بن على ٢٩٤،

نجف، محمّدمهدی ۲۵۴

نجفی، سیدعلی بن عبدالکریم ۳۲۳ نـجفى، شـيخ محمّدتقى ۲۶۴، ۲۷۶، ٠٨٢، ۵٨٢، ٩٨٢، ١٠٣، ٩۵٣

نجفی، شیخ محمدحسن ۱۰۶، ۲۳۲، 777, 277, 667, 697, 777, 967, ۲۷۶، ۳۷۱

نراقعی، مالاحمد ۱۲، ۹۲، ۹۲، ۱۰۸،

P.1, 711, 611, 877, V77, 667, 777, 777, 777, 177, 677, 617, 717, 777, 777, 167, 277 نسفى، عزيزالدين ٣٠ نوری، شیخ فضل الله ۱۲، ۱۰۲، ۱۴۱، 184

نوري، ميرزاحسين ٣٨ ورّام، ابوالحسين ٢٧٢ هاشمی، سیدمحمّد ۲۰۶ همدانی، حاج آقارضا ۳۲۳، ۳۲۴، ۳۵۹ یزدی، سید محمّد کاظم طباطبایی ۴۹، ۰۵\_۲۵، ۱۳۲، ۱۳۲، ۱۳۲

> یزدی، شیخ محمّد ۷۲ يزيد بن خليفه ٢٩٧ یونس ۲۹۷، ۲۹۷

#### الفردوس الاعلى ١٣٠، ٢٧٢، ٢٧٣، ٢٨٩، الجمع بين الصحاح السّته ٧٠ الجوامع الفقهية ١٣٩ 474 الفهرست (طوسي) ۲۷۶، ۲۹۶، ۳۱۱ الجوهر النضيد في شرح منطق التجريد القضاء والشهادات (شيخ انصاري) ٢٩٥، الجهادية ١٠٢ 474 الكشاف ٧٠ الحدائق الناضره ٢۴٨ الخرائج والجرائح ٣٢٣ المحدث الفاصل ٢٥٥ المختصر النافع ١٠١ الدراية في علم مصطلح الحديث ٢٩٧، المراسم ١٣٨ ۸۹۲, ۲۰۳, ۳۰۳ الدروس الشرعية ٣٧٠ المستند في شرح العروة الوثقي ٤٩، ٥٠، الذريعة في تصانيف الشيعة ١٠٢ ۵۳ ،۵۱ الذريعة في علم الكلام ٢٠ المعجم المفهرس لالفاظ احاديث الكتب الرجال الكبير ٣٢۶ الاربعة ٨٤ المعجم المفهرس لالفاظ احاديث الرجال (طوسي) ۲۹۶، ۳۰۲، ۳۱۱ الرسائل العشر (طوسي) ۲۶۷، ۲۷۹ بحارالانوار ۸۴ المعجم المفهرس لالفاظ احاديث الرسائل (خميني) ۴۴، ۱۱۳، ۱۴۲، ۱۶۸، مستدرك وسائل الشيعه ٨٤ الروضة البهة في شرح اللمعة الدمشقية المعجم المفهرس لالفاظ احاديث وسائل الشيعه ۸۴ ۸۵۳، ۲۷۰ المقنعة ١٠١، ١٣٨ السرائر ۱۳۸ المكاسب ۲۴، ۵۵، ۵۷، ۱۰۶، ۱۰۸، الشافي في الامامة ٣٥، ١١٠ ٩٠١، ١١١، ۵٣٢، ٢٢٢، ٢٩٢، الشفا ٢٣٩، ٣٤٥ 167, 767, 787 الصحاح ٢١ العدة في اصول الفقه ٢٩۶، ٣١٧ المكاسب المحرمة (اراكي) ٣٨١ المكاسب المحرمة (خميني) ۴۴، ۴۵، العروة الوثقى ٤٩\_٥٢، ١٣٤، ٢٣١. ٢٣٢ العـــناوين ۴۵، ۴۹، ۱۰۸، ۱۰۹، ۱۳۰، 191, 179, 191 المكاسب والبيع ١٠٥، ١٣٠، ١٧٤، ٢٤١، ٧۵١، ۵۵۲، ۴۶۲، ۲۷۲، ۵۸۲، ٧٩٢، ٨٩٢، ٩٧٢، ٠٨٢، ١٩٥٢، 1.7, 2.7, 277, 667 الغدير في الكتاب والسنة والعقل ٨٨ ۳۱۳، ۲۲۳

المناقب ٧٠

الفتوحات المكيّة ٢٢، ٢٣، ٢٤، ٢٩

## ۶. فهرست کتب

اطلاعات سیاسی اقتصادی (مجلّه) ۱۶۲ آفتاب (ماهنامه) ۱۴، ۲۲۴ اعلامالوري ٣٢٣ ابتغاء الفضيلة ١٥٧، ٢٥٠، ٢٤١، ٢٤٨، اقرب الموارد ٢١ ٧٧٢، ۵٨٢، ٩٨٢، ٢٠٣، ٨١٣، اكمال الدين و اتمام النعمة ٩٨، ٣٢٣، ٣٣٠ ٠٢٦، ٢٢٩ الاحتجاج ٩٨، ٣٢٣ ابرار (روزنامه) ۲۱۶ احكام مرتد از ديدگاه اسلام و حقوق بشر الاختصاص ٢٧١ الاسلام يقو دالحياة ١٤٩، ٣٣٥ 344 الاقتصاد ٣٧٠ احياء علوم الدين ٢٧٨ الالهاات على هدى الكتاب والسنة اختيار معرفة الرجال (رجال الكشي) والعقل ٣٥، ٣٤٩ 717, 717, 817 الامالي (صدوق) ۲۵۴، ۲۷۰ ارشاد الطالب الى التعليق على المكاسب الامامة والولاية في القرآن الكريم ٧٢ 111, 771, 771, 807, 187, الامامة و قيادة المجتمع ۴۸، ١١٧ 777, 777, 7.77, 917, الامر بالمعروف والنهى عن المنكر ٣٧٠ P77, 777 الانسان الكامل ٣٠ ارشادنامه ۱۰۴، ۱۶۴ البدر الزاهر في صلوة الجمعه والمسافر اساس البلاغة ٢١ ۲۸۴، ۱۳۰، ۱۰۶ اساس الحكومة الاسلامية ۴۸، ۱۱۶، ۲۶۱ التجليات الالهية ٢۴ ۸۶۲، ۸۲، ۵۸۲، ۲۰۳، ۲۲۳ اسرار هزارساله ۱۱۲ الترغيب والترهيب ٢٥٥ التنقيح الرائع لمختصر الشرائع ٣٥٨ اسناد انقلاب اسلامی ۱۲۸، ۱۷۸ التنقيح في شرح العروة الوثقي ٤٩، ٥٢، اصباحالشيعة ١٣٨ اصطلاحات الصوفية ٢٥ ۶۰۱، ۱۳۲، ۱۳۲، ۱۰۳، ۲۳۴، اطلاعات (روزنامه) ۱۶۹ 771, 177

المنجد ٢١، ٢٣٤ جواهر الكلام في شرح شرائع الاسلام تفسیر طبری ۷۰ پیرامون انقلاب اسلامی ۱۳، ۱۱۶، ۱۴۷، تفسير مجمع البيان ۶۲، ۶۶، ۶۹، ۷۱، ۷۳، النهايه (طوسي) ١٠١، ١٣٨، ١٣٩ ١٠٤، ١١١، ١٣٠، ١٥٣\_١٥٥، 711, 111, 117 پیرامون جمهوری اسلامی ۱۱۶، ۱۴۸، الهداية الى من له الولاية ١٠٧، ١٣٠، ٧۵١، ٢٣٢، ٤٣٢، ٨٤٢، ۵۵٢، 777, 177, 177, 477, 677, ۵۹۲، ۱۱۳، ۲۲۳، ۸۵۳، ۱۷۳، ۵۵۲, 427, 477, 477, 677, 300 تفسير نورالثقلين ٣٤٣ 377 6P7, 217, 777, X77 پیرامون وحی و رهبری ۹۸، ۱۱۲، ۱۱۸، الينابيع الفقهية ١٣٨ تلخيص الشافي ٣٥ حاشية المكاسب (ايرواني) ۲۵۱، ۲۸۰، ١١١، ١٢١، ١٢١، ١٢١، ١٥١ ٣٥١\_ ٠٩٠، ٨٢٣، ٢٩٠ تمهيد الاصول في علم الكلام ١١١ 201, 717, 777, 687, 787, امامت و رهیری ۳۳، ۳۴، ۳۶، ۳۹، ۴۰، تنبيه الامّه و تنزيه الملّة ١٣، ١٣٢، ١٤١، حاشية شرح فصوص الحكم (خميني) 797, 777, 777, .P7 17, 77, 11 ۵۲، ۲۶، ۲۷، ۲۸، ۲۹ 178 تاج العروس في شرح القاموس ٢١ انتخابات در جمهوری اسلامی ایران، نتایج همهپرسیها ۱۹۵ حاشية كتاب المكاسب (خراساني) ۵۲، تنبيه الخواطر و نزهة النواظر ٢٧٢ تجريد الاعتقاد: ٢ كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد انوار الفقاهة ۲۵۰، ۲۵۲، ۲۵۳، ۲۶۱، تنقيح المقال في معرفة الرجال ٢٩٧ ۶۰۱، ۱۶۲، ۱۷۲، ۱۸۲، ۱۰۳، تحريرالوسيله ٤٩\_٥٣، ۵۵، ٩٣، ١٠٧، توضيح المسائل مراجع ٢٣٤، ٢٣٨، ٢٤٠ 797, 997, 177, 617, 117, 777, 797, 787, 777 تهذيب الاحكام ٩٤، ٢٧٧، ٢٩٤، ٢٩٧، حافظ ۱۱ ۵۱۱، ۱۱۱، ۱۲۱، ۱۴۰، ۱۴۱، PP7, 7.7, P.7, 617, 117, حقوق اساسى جمهورى اسلامي ايران ٣١. 181,187 ٠٢٣، ٤٢٣، ٢٢٣ تهذیب الاصول ۵۷، ۱۰۸، ۱۱۳، ۱۶۸، تحف العقول ۲۸۶ اوائل المقالات ٣٤، ٣٥ تحفة الملوك ١٠٢، ١۶۴ حقوق اساسی و نهادهای سیاسی ۲۰۵ ایران (روزنامه) ۲۱۸ 740 تذكرةالفقهاء ٢٢٧، ٢٢٧ حقوق و سیاست در قرآن ۲۱۷ ثواب الاعمال و عقاب الاعمال ۲۷۰ ايضاح الفوائد ٣٥٩ حکمت و حکومت ۱۵۷ جامع احاديث الشيعه ۳۶، ۸۳ تصحيح الاعتقاد ٢۴٠ بحار الانوار ٣٨، ٨٤، ٨٧، ٩٢، ١٤٤، حكمة الاشراق ٣٠ جامع الاخبار ٢٧٢ تعليقات على فصوص الحكم (قمشهاي) 777, 777, 777 حكومت اسلامي در انديشهٔ فقيهان شيعه جامعالرواة ٣١٣، ٣٢٤ 77\_74 بررسى وتحليلي ازنهضت امام خميني ١٤٥ 189 (1.8 جامع الشتّات ١٠٢ تعليقة على المكاسب (غروى اصفهاني) بررسیهای اسلامی ۳۷، ۳۶۷ حکومت اسلامی در چشمانداز ما ۲۱۱ جامع المدارك في شرح المختصرالنافع بصائر الدرجات الكبرى ٢٧٠، ٢٧١ P7, 17, VV7, 2A7, P77, 1A7 حكومت اسلامي (مجلّه) ١١٢، ١٢١، 70, 2.1, 771, 777, 107, تفسیر ابوالفتوح رازی ۴۴، ۷۱ بلغة الفقيه ۴۴، ۴۵، ۴۷، ۴۹، ۵۵\_۵۵، 771, 671, 661, 161, 717, ٠٨٢، ٩٨٢، ٢٠٣، ٢٢٣، ٢٣٣، تفسير التبيان ۶۹، ۳۴۵ ۸۰۱، ۱۰۹، ۱۱۵، ۱۳۰، ۱۶۲، تفسير الصافي ٧٢ ۸۳۲، ۳۹۳ 46. 444 ۸۶۲، ۷۷۲، ۵۸۲، *۹۸۲، ۵*۹۲، خزائن الاحكام ١٠٩، ١٣٠، ١٥٧، ٢٧٧، جامع بيان العلم و فضله ٢٥٥ تفسير القمى ٣١٤ 777, 777 تـفسير المـيزان ٣٤، ٤٦، ٤٥، ٩٤، بنیانهای حکومت در اسلام ۱۱۶ ۱۰۳، ۹۵۳ جامع طبرانی ۷۰ يرسش و ياسخهاي مذهبي، سياسي، خلاصة الاقوال في علم الرجال ٣١٦، ٣١٣ جمهوری ۲۷۸ 12, 47, 64, 64, 444, 644, اجتماعي ١٢٢ درآمدی فلسفی بر تاریخ اندیشهٔ سیاسی جمهوری اسلامی (روزنامه) ۱۸۲، ۱۸۴، 707, 697, 117 در ایران ۳۱ يرسشها و ياسخها ۲۱۵ ۵۸۱، ۷۸۱، ۹۸۱ تفسير ثعلبي ٧٠

فصل المقال ٢٧٨ فصوص الحكم ٢٧، ٢٨ فقه الرضا(ع) ۲۷۲ فقه اهل بیت (مجله) ۱۱۷ قاموس الرجال ٣٢۶ قدس (روزنامه) ۲۱۷ قرآن در اسلام ۳۷ کافی ۲۷، ۵۹، ۷۰، ۸۳، ۸۸، ۸۸\_۸۹، ٠٩، ٩٩، ٨٩، ٣٩٢، ٩٩٢، ٠٧٢، ٧٧٢، ٨٧٢، ٣٩٢، ٩٩٢، ٧٩٢، ٠١٣، ١٥٣، ١٧٣، ١٢٣، ١٤٣ كامل الزيارات ۲۶۶، ۳۱۶ كتاب البيع (اراكي) ٣٧٩ كتاب البيع (خميني) ۱۷، ۴۴، ۵۰\_۵۲، ۹۸، ٧٠١، ١٠١، ١١١، ١١٢، ١١٥ ۸۱۱، ۱۲۳، ۱۲۶، ۱۲۰، ۱۴۱، ٧٩١، ١٩٨، ١٢٨، ١٩٨ ۵۶۲، ۳۷۲\_ ۵۷۲، ۷۷۲، ۳۸۲، 4A7, VAY\_ PAY, GPY, PPY, 117, 717, 217\_ 117, 777, 177, 777, 787, 817, 117 كـتاب الخـمس (ميلاني) ۲۶۰، ۲۶۱، 127, VVY, PAT, 77T كتاب العين ٢١ كتاب الغيبة (طوسي) ٩٨، ٣٢٣ کتاب القضاء (شیرازی) ۲۶۸، ۲۷۷، ۲۸۹، 7.7, 777 كتاب القضاء (عراقي) ٣٢٩ كشف الاسرار ١١١، ١٤١، ١٤٢، ١٧٤،

46. (148

171, 771\_071, 021, 221, 171\_671, 771\_171, 471, ۷۸۱\_۱۸۱، ۱۹۵\_۲۰۴، ۲۰۶، 779 صحيفة الامام الرضا (ع) ٢٥٤ صراط النجاة في اجوبة الاستفتاءات ٢٤١ صلوة الجمعه ٣٢٢ صورت مشروح مذاكرات شوراي بازنگری قانون اساسی ۱۱۹، 177 صورت مشروح مذاكرات مجلس بررسي نهایی قانون اساسی ۱۸۲، ۱۸۸، 711,194\_19. ضرورة وجود الحكومة او ولاية الفقهاء في عصر الغيبة ٣٢۴، ٣٢۶، ٣٧٧ عبقات الانوار ۸۸ عقائد الامامية ٣٤، ٢١، ٣٤٩ علل الشرايع ٢۶۵ علل گرایش به مادیگری ۲۱۱ علم اليقين ٢٨ عوائد الايام ۹۲، ۹۸، ۱۰۸، ۱۰۸، ۱۰۹، 711, 611, 971, 277, 777, ۵۵۲, ۶۶۲, ۲۷۲, ۴۷۲, ۷۷۲, 777, 977, 697, 817, 777, ۷۳۳، ۸۵۳، ۹۷۳ عوالى اللئالي ٢٥٢، ٢٧٢ عين الحيوة ١٠٢، ١۶۴ عيون اخبار الرضا (ع) ٢٥٥، ٢٥٩ غاية الآمال ٣٠١، ٣٢۴

غنية النزوع ١٣٩

رسالة في ولاية الحاكم الفقيه ١٣٠، ٢٤٢، ٠٨٢، ۵٨٢، ٩٨٢، ١٠٣، ٩۵٣ رسالة قاعدة اللطف ٣٧١ رسالة ولاية الوليّ المعصوم ٣٣، ٣٩، ٩٣ رسالة هداية الانام في حكم اموال الامام ٠٣١، ۵۵۲، ۶۶۲، ۲۷۲، ۹۸۲، 477, 977, 677 رياض المسائل ۲۴۸، ۳۵۸ سرماية ايمان ٣۶٩ سنن ابن ماجه ۲۵۰، ۲۷۰ سنن ابی داود ۲۵۰، ۲۷۰ سنن الترمذي ۲۵۰ سنن بيهقى ۹۲، ۲۵۰ سنن نسایی ۷۰ سیر فلسفه در جهان اسلام ۲۷۸ سيري در نهج البلاغه ۲۱۰ شئون و اختيارات ولي فقيه ١٠٧ شاهنامه ۱۶۳ شرايع الاسلام ٤٣، ٩٣، ١٠١ شرح الكافي ٨٩ شرح تبصرة المتعلمين ۲۶۱، ۲۸۰، ۳۲۹ شرح غرر الحكم و دررالكلم ۲۸۲، ۲۸۲ شرح فصوص الحكم (قيصري) ٢٢\_٢٩، شرح مقدمه قيصري بر فصوص الحكم 24\_70 شرح منازل السائرين ٢٥ شما (هفتهنامه) ۲۱۵

صحفهٔ نور ۱۳، ۱۹، ۱۰۷، ۱۱۲، ۱۱۵،

دراسات في ولاية الفقيه و فقهالدولة الاس\_\_\_لامية ٩٢، ١٥١، ٢١١، ۸۵۲، ۲۶۱، ۷۶۲، ۸۶۲، ٩٧٧\_١٨٢، ٥٨٢، ٩٩٢، ٢٠٣، ۶۰۳، ۸۰۳، ۹۰۳، ۱۱۳، ۱۲۳، ٠٢٣\_١٦٣، ٢٦٣، ١٣٣٠ 777\_VTT, 777, 267, 6AT, 378 دعائم الاسلام ٢۶٣ دغدغههای حکومت دینی ۲۲۴ دورهٔ آثار افلاطون ۲۷۸ دین و سیاست در عصر صفوی ۱۰۴ راهنماشناسی ۳۳\_۳۵، ۴۱، ۳۶۶، ۳۷۰، 277 راه نو (هفتهنامه) ۸، ۱۴۹ ربيعالابرار ٢٧٢ رجالالكشي ، اختيار معرفةالرجال رجال النجاشي ۲۹۶، ۳۱۲، ۳۲۹ رسائل المحقق الكركي ١٠٣، ١٢٩، ٢٩٥، ٣۵٨ رسائل، ... شيخ فضل الله نوري ١٠٢، 184,141 رسائل (قیصری) ۲۴، ۲۵، ۲۹ رسالت (روزنامه) ۱۱۹ رسالت (روزنامه) ۱۱۹ رسالة الجهاد والدفاع ٩٣ رسالة الحق والحكم ٢٤ رسالة اللئالي المربوطه في وجوب شرف اصحاب الحديث ٢٥٥ المشروطة ١٣ رسالة في الولايات ١٠٨

141

محاضرات في فقه الامامية ٢٤٠، ٢٤١،

۸۶۲، ۷۷۲، *۹۸۲*، ۲۰۳، ۲۲۳

كشف الغطاء عن مبهات الشريفه الغراء ۷۵، ۲۰۱، ۱۰۸، ۱۳۸، ۱۴۰ 177, 777, 607, . 77 كشف الغمة في معرفة الائمة ٣٣٠ كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد ٣٥، 789 (111 كفاية الأصول ٤٤، ٣٥٥، ٣٥٠ كلمات سديدة في مسائل جديدة ۴۸، ٧١١، ١١١، ١١٠، ١٢١ كنز العرفان في فقه القرآن ٧٢، ٧٣، ٧٤ كنزالعمال ٢٥٥، ٢٤٣ كنز الفوائد ٩٢، ٢٨٣ کیهان (روزنامه) ۱۸۲، ۱۸۳، ۱۸۴، ۱۸۵، 119 (111 گفتمان (مجله) ۱۴ گلستان سعدی ۱۶۳ گوهر مراد ۴۰، ۱۱۱، ۲۳۲، ۲۳۳ لسان العرب ۲۱، ۳۰۵ لغتنامهٔ دهخدا ۲۱ مبانى تكلمة المنهاج ٢٩، ٥٠ مبانى فقهى حكومت اسلامي ٢١١ مثنوی ۳۰ مجمع الزوائد ٢٥٥ مجمع الفائده والبرهان في شرح ارشاد الاذهان ۳۵۸ م\_جموعه مصوبات ادوار اول و دوم

محجة البيضاء في تهذيب الاحياء ٢٧٨ مختار الخرايج ٣٣٠ مختلف الشبعة ٣١٢ مرآة العقول ٨٩ مسالك الافهام في شرح شرائع الاسلام 7.1, 777, 777, 7.7, 717, ٣۵٨ مستدرك وسايل الشيعه ٣٨، ٢٥٥، ٢۶٣، 717 مسند احمد بن حنیل ۷۰ مصباح الاصول ٢٥١ مصباح الفقاهة ۴۴، ۴۹، ۵۰، ۵۲، ۱۰۶، ۱۰۶، 127, 127, 117, 127, 127, ٣6. مصباح الفقيه ١٣٠، ٣٢٤، ٣٥٩ مصباح الهداية الى الخلافة والولاية ٢٨، معالم الحكومة الاسلامية ٢١١ معاني الاخبار ٢٥٤، ٢٥٩ معجم رجال الحديث ٢۶۶، ٢٧٧، ٢٩٧، 7.7, 7.7, 717, 217, 117, معجم مفردات الفاظ القرآن الكريم ٢٠، ٤٢ مفاتيح الاعجاز في شرح گلشن راز ٢٥، مفتاح الكرامة ٣٥٨ مقائيس اللغة ٢١ قانونگذاری مجلس شورای ملی

منتخب الانوار المضيئة ٣٢٣

411, 107

من لايحضره الفقيه ٩٠، ٢٤٠، ٢٥٢،

نهج البلاغة ٨٨، ٩٥، ٩٤، ٩٧، ٢٧١ منية الطالب ١٠٥، ٢٥٢، ٢٧٩، ٢٨٩، نهج الحق و كشف الصدق ٣٥ ۵P7, 717, P77, 777 نهج الفقاهة ۵۲، ۱۰۶، ۱۳۲، ۲۵۲، ۲۸۰، منيةالمريد ٢٥٥ مهذب الاحكام ١٣٠، ٢٩٥، ٣٢۴ 1.7, 2.7, 277, 477, .27 نامهای از امام موسوی کاشف الغطاء ۱۶۸ وسائل الشيعة ٣٨، ٩١، ٩٣، ٩٨، ٢٨٧، 474 نامه مفید (مجله) ۴۴ نخستين روياروئيهاي انديشه گران ايراني ولايت فيقيه ١٧، ۴۵، ١٠٧، ١١٣، ١١٥، ١١١، ١٢١، ١٩٨، ١٧١، ١٢٩، با دورویه تمدن غرب ۱۰۴ نشریهٔ دانشکدهٔ ادبیات و علوم انسانی 777, 667, 787, 777\_677, تبریز ۱۰۴، ۱۶۴ 777, 777, 777, 977, 697, 117, 217, 777, 117 نص النصوص في شرح فيصوص الحكم ولايت فقيه از ديدگاه قرآن كريم ٣٣٩ 47, 47 ولايت فقيه حكومت صالحان ٢١١ نظریههای دولت در فقه شیعه ۷، ۱۴، ولاية الامر في عصر الغيبة ١١٧، ١٢٧، ۰۰۱، ۲۰۱، ۱۵۶، ۱۷۳ نوادر الحكمة ٢٩٤ 771, 771, 777, 777, 777, 677 نوروز (روزنامه) ۲۱۶ ولاءها و ولايتها ۲۵، ۳۲، ۳۹، ۶۲